# SEYFER TEYVES NOAH

# Noah Kaplan

Permanent preservation of this book was made possible
by Dr. Irvin & Shirley Kraft
in memory of
Pauline & Sam Goldin



# NATIONAL YIDDISH BOOK CENTER AMHERST, MASSACHUSETTS 413 256-4900 | YIDDISH@BIKHER.ORG WWW.YIDDISHBOOKCENTER.ORG

•

# MAJOR FUNDING FOR THE STEVEN SPIELBERG DIGITAL YIDDISH LIBRARY WAS PROVIDED BY:

Lloyd E. Cotsen Trust
Arie & Ida Crown Memorial
The Seymour Grubman Family
David and Barbara B. Hirschhorn Foundation
Max Palevsky
Robert Price
Righteous Persons Foundation
Leif D. Rosenblatt
Sarah and Ben Torchinsky
Harry and Jeanette Weinberg Foundation
AND MEMBERS AND FRIENDS OF THE

•

National Yiddish Book Center

The *goldene pave*, or golden peacock, is a traditional symbol of Yiddish creativity. The inspiration for our colophon comes from a design by the noted artist Yechiel Hadani of Jerusalem, Israel.

The National Yiddish Book Center respects the copyright and intellectual property rights in our books. To the best of our knowledge, this title is either in the public domain or it is an orphan work for which no current copyright holder can be identified.

If you hold an active copyright to this work – or if you know who does –

please contact us by phone at 413-256-4900 x153, or by email at digitallibrary@bikher.org



על חמשה חומשי תורה

ענטהאַלט פיעלע וויכטיגע און אינטערעסאַנטע

דרשות

פיר אַלע געלעגענהייטען ווי חתונות, בר מצות און ר"ל הספרים

חלק רביעי

כמדכר

 CHANDARON NO NOTATION TO THE PART OF THE P

"רעוו-רער בוך"

דאָ געפינען זיך מאמרים אויף אַ סך ענינים פון תנ"ך און חז"ל צו יעדער געלעגענהייט. הפך בה והפך בה".



שנת תכא שנת דורשנו

מאתי הצעיר נח קאַפּלאַן

בן לאדוני אבי ר' שלמה צבי הכהן וצ"ל

נסדר ונדפס בדפוס הרבני די יעקב פּאַסטאַר

#### תוכן הדרשות



| 3          | פארוואָם איך רוף מיינע ספרים "תכת נח" — —                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 4          | הקדמה                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 10         | במרבר: אינסטאליישאן פון בעאממע                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 15         | — — הפטרה) דרשה ב: לצדקה ואמונה "                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 22         | — — תורה ולאחדות " (הפטרה) הפטרה) "                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 26         | בשא: דרשה לכר מצוה בישה:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 30         | — מצוה של ח"ק ב: לסעודת מצוה של ח"ק "                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 36         | בהעלותך: ליום הדין ולחזוק התורה —                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| <b>4</b> 2 | " דרשה ב: הספד — — — דרשה ב                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| <b>4</b> 5 | roma is the mile of the |
| 51         | דרשה ד: להכנסת תורה "                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 57         | שלח: שבח על ת״ח שמת בניםן — — — — ש                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 63         | — — — בענין קדיש — לם׳ קרח ולפורים — כענין קדיש הי קרח:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 68         | חקת: יזכור                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 74         | בלק: דרשה לח"ק מ"ו כסלו — — — — — — בלק                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 81         | דרשה ב: לחתונה <i>"</i>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 87         | פינחם: איין אמת'ער פּאָלקים מענש — — — פּינחם:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 92 -       | ממות: לתשעה באָב—די שבועה פאר ארץ ישראל —                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 97         | — דרשה ב: תורה איז די בעספע סחורה "                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 101        | מסעי: למתן תורה גים די סחורה                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 107        | איין אַפענער בריעף צו ר' ישראל׳ן                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |

#### פארוואם איך רוף מיינע ספרים "תבת נח"?

ווייםם איהר פארוואָם (קוגעל) פּאַי איז ביי אונז אזוי פּאָפּולער ? ווייל די ר״ת פון פּאַי מיינט פּותח את ידך. איך רוף מאקע מיינע ספרים "תבת נח״, ווייל איך בין נים ווי יענער מחבר וואָם רופּט זיין ספר פּני משה. פּני חו״ש מיינען, אז מען קען אין דעם ספר ניט אריינקוקען אזוי ווי מען האָם ניט געקענט אריינקוקען אין משה׳ם פּנים. — אָבער אין מיינע ספרים קענען אלע אריינקוקען, אפילו די ממאים. ווייל זיי זיינען דאָך אויך אריין אין דער תבה.

מיינע ספרים תבת נח זיינען נים ווי די פּאָליםישענס און נים ווי די דאָקמוירים. ווייל נים איך זאָג צו (ווי א פּאַלימישען) און נים איך זאָג אָפּ (ווי א דאָקמאָר), נאר איך בין נאַאיוו ווי א קינד און זאָג אוים.

איך האָב זיך אמאָהל באַקלאַגמ פאר א דאַקאַמר אז איך פיהל נים גום, זאָגם דער דאַקמאָר : איך וועל אייך געבען א מעדיצין צום שלאַפען, אָם אזוי ווי איך מהו מים פיעלע פון מיינע פּאציענמען.

האָב איך איהם געענמפערמ: איך גלויב אייך, דאָק־מאַר! ווייל, איך האָב אליין געזעהן די סעמעמערי וואו ! מאַר! אייערע פּאציענמען שלאָפען. — איך האָב ליעב אוים־צוזאָגען פון חדר . . . .

### חקרמה



#### 'תענגו השומעים ויבינו המבינים

רעיון לחזוק התורה ולסיום

רש"י בסדרה פנחס, "מנה עליהם מנהיג שיהא סובל באו"א לפי דעתו.

! טייערע פריינד

אָט האָט איהר מיין פערטהען טהייל "תבת נח", דרשות צו דעם חומש במדבר.

מען האָם אמאָהל געפרעגם א "פּורים רכ" א שאלה אויף איין עוף, מים א צובראַכענעם פיסעל. האָם ער געזוכם די תשובה אין "כיצד הרגל". אויב אָבער מען וועם אייך יא פרעגען שאלות, און ווי דער מנהג איז, אייך זאָגען האָם קיין פאראיבעל נים רבי! זאָלם איהר פרעגען דעם בעל השאלה, אזוי ווי דער מאסקווער רב פלעגם פרעגען: קיין פאראיבעל נים ? און קיין ריבעל אויך נים ? דער מאסקווער רב וויל שכר מרחא.

ווען יעקב אבינו האָם דערזעהן רחל'ען האָם ער געוויינם, "וישא את קולו ויבך" (ויצא). איז דאָך א קשיה סמיימש! פארוואס האָם ער געוויינם ? און דער לשון "וישא" איז דאך אויך קשה, צו וואס האָם ער נאָך אויפגע־ הויבען זיין קול ?

עם איז מעגליך אז די תורה וויל דא אויםדריקען די לאגע פון דעם "יעקב הכללי", דעם ישיבה בחור פון שם ועבר. אז א כלה דערזעהם א ישיבה בחור איין ארימאן (רש"י: בידים ריקניות). און קיין בעל מלאכה איז ער דאך (רש"י: בידים ריקניות). און קיין בעל מלאכה איז ער דאך אויך נים, פרעגם זי אם דעם חתן: יאנקעל! פון וואם וועלען מיר מאכען א לעבען? פון וואנען וועלען מיר צאהלען רענם? "וישא את קולו"! ענמפערם יאנקעל: איך האב דאך א מויל, איך וועל זיין איין אנאונטער אויפ'ן ראדיא, א קאמענמייםאר, איך האב א קול, איך וועל זיין א חזן, א רעווערענד . . "ויגל את האבן מעל פו הבאר", איך קען זאגען א דרשה אויף דער תורה, וועלכע איז א "באר מים היים"; איך וועל רעווען און ברענגען "פיידע", פודה משחת, ד"ה אפילו פון אונמער דער ערד, אבער דער רעווערענד דארף זיין אין דער בחינה (פארם) פון רבקה'ן.

תתמהר ותרד כדה ותאמר", דער רעווערענד דארף קענען זאגען גום און שנעל, אם דערפאר גיב איך אייך א ספר אין דער בחינה פון רבקה"ם כד. און איהר רעווערענד דארפם זיין אין דער בחינה פון דמשק אליעזר, דעם ווארם דמרפם זיין אין דער בחינה פון דמשקה מתורת רבו לאחרים" — איז דאָר א קשיה: פארוואם זאגט עם די תורה אין איין (1) ווארם ? דער ענטפער איז: די תורה וויל אונז לערנען, ווי אזוי א רב קען זיך מאכען באליעכם ביי דעם עולם דערמים וואם ער זאל זאָגען קורץ און גום, פשום! אלעם אין איין ווארם.

איהר, רעוורענדם! זיים דאך די גייםמיגע דאַקמוירים

(מנהיגים) פון פאלק. איהר דארפם סובל זיין כאו"א. (רש"י אחרי) משל לחולה שנכנם אצלו רופא, אמר לו: אל תאכל צונן ואל תשכב במחב, שלא תמות כדרך שמת פלוני. דער־ צונן ואל תשכב במחב, שלא תמות כדרך שמת פלוני. דער־ פון לערנען מיר אז א דאַקמאַר מעג אַנשרעקען א חולה, אז ער וועם נים אויספאַלגען פּונקמליך זיינע אינסמראקשאַנס וועם ער חו"ש שמארבען. ד"ה דער דאַקמאַר קען זאגען צום קראנקען: מיסמער! איהר ווילם וואוינען אין די בראנקם, וו. היימס? אָדער אויף ממ. חברון? געוועהנליך זאָגמ דער חולה, חו"ש! איך וויל נים וואוינען אויף דעם מאונם חברון! — נו, מאָ אויב אזוי, פאַלגם אוים מיינע אינסמרוקציעם. "זה זרזו", ער מעג איהם זאַגען "זאראז", אינסמרוקציעם. "זה זרזו", ער מעג איהם זאַגען "זאראז", (בלע"ז) זאַראַז קענסמו זיין חו"ש אויף מאַונם חברון.

א דאַקמאָר מאָר אָבער אויף קיין פאל נים, ענממומיר גען דעם חולה, מען מאר נים זאגען דעם חולה אז ער איז גען דעם חולה, מען מאר נים זאגען דעם חולה אז ער איז אונהיילבאר, — מיר געפינען אז ישעיה הנביא איז באר שמראפם געווארען דערפאר וואס ער האָם געזאָגם "בתוך עם ממא שפתים אנכי ישב" (ישעי' ו). א ברענענדיגער מלאך איז באלד געקומען צופליהען, און א פייערדיגע קויל וועלכע האָם אין זיך געהאם אזוי פיעל פייער, וואָס ער האָם געמוזם האלמען מים א צוואַנג, און ער האָם מים דעם פייער אָנגעריהרם ישעיה'ם ליפען.

איז דאָך אין פּלוג א קשיה : סמיימש ! עס זיינען דאך געווען נאך נביאים וואס האָבען געשמראפט דעם פּאלק, און פּיעל מאָהל אָנגעריהרט דעם כבוד פון פּאַלק! מאָ פארוואס זיינען יענע נביאים נים באשטראפט גע־ ווארען ?

דער עמנפער איז : ווייל אָם מים די ווערמער האָם ישעיה הנביא געוואלם אויסדריקען דעם געדאנק אז דער פאלק איז חו"ש אונהיילבאר, ווייל פּונקט ווי ווען מען

כשר'ם חמץ'דיגע כלים לעגם מען דאך אריין פון פייער אנגעגליהמע שמיינער אין א ריינער כלי צוזאמען מים אָם די כלים, אזוי איז אויך דער יצר הרע, וועלכער ווערם אַנגערופען בדרך רמז "חמץ" (שאור שבעיםה) — קען מען איהם אויסרייניגען אָם דעם חמץ, דורך די פייערדיגע ווערמער פון דער תורה "כה דברי כאש", און די ליפען דינען אלם א כלי מהור. (ברכות ה') "נצחו מומב דארפען דינען אלם א כלי מהור. (ברכות ה') "נצחו מומב ואם לאו יעסוק בתורה". אבער אויב די ליפען זיינען שוין הו"ש ממא, הייסם דאך עם חו"ש אז ער איז שוין אונהייל־באר, ווייל די כלי דורך וועלכע מען וואַלם געקענם כשר'ן דעם חמץ איז ממא.

דערפאר האָם דער פיערדיגער מלאך גענומען א שמארק־פייערדיגע קויל פון מזכח, וואָם אפילו ער אליין שמארק־פייערדיגע קויל פון מזכח, וואָם אפילו ער אליין האָם עם געמוזם אָנגעמען מים א צוואנג, און ער האָם מים אָם דעם פייער אָנגעריהרם ישעיה'ם ליפען און גע־זאָגם: ישעיה! די תורה איז פייער, זי כשר'ם דעם גרעם־מען חמץ! "משכהו לביהמ"ד אם אבן הוא נמוח" — ענממומהיג נים דעם פאלק, מרייםם איהם און הייל איהם! זאג איהם אז די תורה איז א מרפא לכל בשרו, און ישעיה הנביא האָם דערפאר אין יעדער שמיקעל מוסר, אריינגע־מישם א מרייםם ווארם.

חזון ר״ת חציו זעם וחציו גחומים — לערענם זשע, אידען, ברידער , די תורה! און אויב איהר קענם אליין נים לערנען, שמיצם די בני-תורה, ווייל די תורה איז דער בעסטער מעדיצין.

איך מיש אריין זעהר אסאך וויצען אין אָט די שטיק־ לאך תורה, און א פּאָר משלים.

איין אָרימער פּאָעם פלעגם זעהר אסאך מרינקען

בראנפען ביי א קרעמשמאר, אָהן געלד. דער קרעמשמאר פלעגמ ווי געוועהנליך אריינגיסען א היבש ביסעל וואסער אין דעם בראנפען, פלעגמ דער פּאָעמ אויסזינגען מימ א מרויעריגען נגון: "סבאך מהול במים"! דער קרעמשמאר, אויך נימ קיין נאר, פלעגמ איהם ענמפערען מימ דעם זעלבען נגון: "כספּך היה לסיגים". — עם איז נימא דער אגרא לפום צערא. איך מרייסמ זיך נאר דערמים וואס נאָך אמאך מאלאַנמפּאָלע מענשען ווערען נימ אנערקענמ, און אסאך מאלאַנמפּאָלע מענשען ווערען נימ אנערקענמ, און עם איז א צרות רבים.

דער גרויסער פּיאַניסט פּאַדערעווסקי האָט אמאָהל געגעבען א קאַנצערט אין קארנעגי האָל. זיינען געזעסען געגעבען א קאַנצערט אין קארנעגי האָל. זיינען געזעסען צוויי מיליאָנערען, וואָס זיינען געוועזען אין זייערע יונגע יאָהרען קעשענע גנבים. זאָגט איינער צום צווייטען : דו זעהסט ! א מענש האָט אזוינע גאָלדענע פּינגער, און ער באַגראָבט זיי פאר גאָרניט.

אדער, איך האָב אמאָהל באגעגענמ א גרויסען אַקמיאַר אויף סעקאָנד עוועניו, מים א שמיוועל אין האנד. פרעג אויף סעקאָנד עוועניו, מים א שמיוועל אין האנד. פרעג איך איהם, צו וואס מראגט איהר עס ארום ? זאָגט ער, ביי מיין נעכמיגער פאָרשטעלונג האָט מען דאס מיר גע־ ווארפען, און היינט ערווארמע איך דעם צווייטען. איך בעם אייך דערפאר מייערע פריינד! באגרייפט אביסעל מעהר אונזער מרויעריגע לאגע, און העלפט די מאלאנט־ פאלע שרייבער און רעדנער.

אַבער, בימע, מהומ עם מים מומה, מים אימפעם און קוראזש! אקוראט ווי איך אלם רב, שרעק זיך נים צו דער־ צעהלען א וויץ, וואס עס פאסמ זיך אפשר נים פאר א רב, אַבער איך מהו עס צוליעב דער תורה!

יעקב אבינו האם געזאגם : "עם לבן הרשע גרתי,

ותרי"ג מצות שמרתי, ולא למדתי ממעשיו הרעים, (רש"י וישלח). איז דאָך אין פּלוֹג די ווערמער "ולא למדתי ממעשיו הרעים" איבעריג. אז ער זאָגם "ותרי"ג מצות שמרתי", איז דאָך שוין ממילא "ולא למדתי ממעשיו הרעים", נאר דער פשט איז אזוי : גאָם האָם גורם געוועזען, אז יעקב זאָל זיין ביי לבן ען נים אומזיסמ; נאר כדי יעקב זאָל זיך אַפּלערנען צו מהאן מצות, מים אזא אימפּעם, אקוראם ווי לבן מהום זיינע עברות מים אזא זריזות.

דארום האָם יעקב באדויערט, וואס האמש ער האָם אָפּגעהיט די תרי"ג מצות, אָבער ער האָט זיך נים אוים־ געלערענט פון לבן'ען צו טהאן דאָס מיט אזא זריזות, ווי ער טהוט זיינע מעשים רעים.

למשל, מיר קענען זיך לערנען פון גנבים צו זיין גומע מענשען. אָם אקוראט ווי א גנב, גנב'עט ביינאכט ווייל ער וויל נים אז מען זאָל וויסען אז ער גנב'עט, אזוי דארפען מיר טהאן צדקה אָהן אדווערטייזמענט, נאר שטילערהייד, מען זאָל אפילו ניט וויסען ווער עס גיט די צדקה, ובזכות הצדקה וועט זיין "ושביה בצדקה".



#### כמדכר



#### אינסמאליישאָן פון בעאַמטע

רבותי ! די תורה הייסט אונז מטכען בעטמטע. "הפקד את הלוים", טייטשט רש"י : לשון שררה. טבער אין תהלים ק"מ, זטגען מיר דטר "הפקד עליו רשע", טא ווי פאסט עס צו נוצען דעם זעלבען ווארט וואס מען נוצט ביי דעם רשע, ביי די הייליגע לוים ?

דער ענמפער איז פשום: מיר וועלען מיימשען דעם פסוק אין תהלים אזוי: הפקד! איז עליו רשע. ד"ה, עם מרעפם זעהר אָפּם, אין אונזער יעצמיגער וועלם אָרדנונג, מדי בעאַמטע זיינען נאר בעאמטע אין נאָמען, אַבער אין אז די בעאַמטע זיינען נאר בעאמטע אין נאָמען, אַבער אין דער אמת'ן איז דאָ א געוויסע גרופּע, וואס רעגיערט און באלעבאמעוועט אויף דער וועלט, מיט דעם כח פון שרעק, באלעבאמעוועט אויף דער וועלט, מיט דעלד מאַגנאַטען, זיי קאַנטראָלירען די וועלט, זיי אגן ארויף דעם "פחדך" דעם שרעק, אויף דער אָרימער, פארשקלאפטער מענשהיים, און אפילו די העכסטע בע־אמטע, זיינען ביי זיי ניט מעהר ווי פשוט'ע משרתים, אַדער ניט מעהר ווי א כלי־אומן, ד"ה א ווערקצייג אין זייערע הענט.

אפילו די זאָגענאנמע מאַראל פּרעדיגער, אַם אַ די צדיקים, זיינען אויך פארשקלאפט צו אַם דעם "פּחדף", (צו די געלם). ווייל נאָך דעם "ובכן תן פּחדך" זאָגען מיר "ובכן צדיקים יראו וישמחו"! ד״ה, אז די צדיקים דער־ זעהן די גימט׳ פון פּחדך, ווערען זיי פרעהליך.

נים אומזיסם וויינען מיר, פרמפדפקסישע אידען, ר"ה ויו"כ, ביי די תפלות פון "תן פחדך". די ערשמע זאך וויינען מיר אויף דער קפרופציפן וואס עקזיסמירם אויף דער וועלם, צוליב די געלד מאגנאמען.

און צוויימענס, בעמען מיר פשוט מיט מרעהרען אין די אויגען: רבש"ע! תן פּחדך! גיב א פּאַר מאלער! מען דארף דאָך לעבען — חיונה, מאמעלע! ווען מען האָט אָט דעם פּחדך, דארף מען דאך ניט אָנקומען צו קיין מתנת בשר ודם, און אפילו ניט צו קיין הלואה, איבערהויפט דער אַרימאן, וואָס האט נאך קליינע קינדערלאך, מא ווער וועט איהם דען לייהען ?

(איין אָרימאן איז אמאָהל געקומען צו א גביר, ער זאַל איהם לייהען א פּאָר דאָלאר אויף מאַכען שבת. צייגם זאַל איהם דער גביר א סיין, אז ער נעמט אויף אָרימע בלויז מאָנטאג פון 1 ביז 3. זאָגט דער אָרימאן, יעצט פארשטעה איך פארוואָס מיר זאָגען אין בענשען "ומפרנס אותנו תמיד בכל יום בכל עת ובכל שעה. מאָ זאל מיר שוין בעסער גאָט העלפען).

נים אומזיסט רעכענט אוים די מגילה די נעמען פון המן'ס קינדער, ווייל המן האָט געזאָגט צו אחשורש'ן ער וועט אומקעהרען דעם היזק וואס די לאנד וועט פארלירען אין מעקסעס פון די אומגעקומענע אידען. — רופט זיך אַן אחשורש: וואו וועסטו נעמען ? זאָגט המן, אז די קינדער וועלען איהם געבען. — סטייטש! האָט אויסגעשריגען אחשורש, דו האָסט א זוהן א דלפון, מא וואו וועט ער מעמען ? רופט זיך אָפּ המן, אז דלפון וועט געבען א שטר חוב, (א וועקסעל). זאָגט אחשורש: —נו, און ווער וועט דאָס אינדאָרסען ? רופט זיך אָפּ המן: —דו ווייסט דאָר אַ כלל, אז דלפון גיט א וועקסעל גיט ויזתא אן אינדאָרס־אַר כלל, אז דלפון גיט א וועקסעל גיט ויזתא אן אינדאָרס־אַר אַר כלל, אז דלפון גיט א וועקסעל גיט ויזתא אן אינדאָרס־

מענט. אָבער ווער עם האָם נים קיין קינדער ויזתא'ם, מוז אויסבעמען ביי גאט אליין דעם "פּחדך".

דערפאר וויל איך צו אייך זאגען, איהר אונזערע בעאַממע, זאָלמ זיך נים פארקויפען פאר דעם "פּחדך"! איך וועל אייך דערצעהלען איין אמת'ע מעשה :

א רייכער ניו יארקער ביזנעסמאָן, א פּאָריער איז גער פּאָהרען אין לייפּסיג אויפ׳ן יריד. האָם ער מימגענומען מים זיך זיינעם א יונגען באָי. ווען זיי זיינען אריין אין איינעם פון די גרעסמע לייפּסיגער רעסמאָראנען און דער אמעריקאַנער באָי האָם דערזעהן דאָרמען זעהר פּיעל מענשען מים אויסמערלישע, קאָמישע מלבושים. האָם ער זיך זעהר צולאַכמ. האָם דער פּאָמער אָנגעשריען אויף איהם, און געזאָגם – לאַך נים פון די מענשען, זיי קומען פון זעהר וויימע לענדער; אין יענע לענדער געהם מען אזוי אָנגעמהאָן. רופּם זיך אָן דער באָימשיק: דעדי! פון אזוי וויים האָבען זיי דאָס געמוזם גראַדע אַהער קומען?

רבותי! איהר ווייסט ווער דער נארישער באיטשיק איז? דאס זיינען די נארישע מענשען וואס דענקען אז זיי זיינען באשאפען געווארען אויף דער וועלט צוליעב דעס עסען און מרינקען.

אָם דערפאר באנוצם זיך די תנ"ך שפראך מים דעם נאמען כסיל אויף א שלעכמען מענשען, אויף א רשע. ווייל דער רשע באגרייפם נים, ער איז נאריש, ער מיינם אז דער גאנצער צוועק פון דער וועלם, איז נאר עסען, מרינקען, און תאות הבחמיות. דערפאר מאַרדען זיי, שענדען, רא־בעווען, כדי צו דערגרייכען דעם מאַמענם, וועלכער גער בעווען, כדי צו דערגרייכען דעם מאַמענם, וועלכער גער דויערם בלויז אזוי ווי דער שאמען פון א פויגעל, וואס

פליהם פארביי, די סעקונדען פון דער תאות הבהמיות.

איהר, כעאַממע אונזערע, זאָלמ וויסען, אז די תורה (אין במדבר מ"ו) רופּט אייך אַן, "די אויגען פון דער גער מיינדע"! "והיה אם מעיני העדה נעשתה לשגגה"; ווייל אזוי ווי די ליכטיגע אויגען, צייגען דעם מענשען וואו צו געהן, און וואָס צו מהאַן? אזוי זיים איהר, בעאממע, די ליכטיגע אויגען פון אונזער מאַראלישער עקבפּעדיציע.

צום באדויערען זיינען ביי אונז דאָ אזוינע גבירים, וואָס גיבען גאלר, ווען מען מאַכט איין עגל. ד"ה ווען זיי שטארבען און מאַכען צו די אויגען. דאן ווערט גענומען פון זייער גאָלר, אויף געוויסע צוועקען, אָבער ביים לעבען גיבען זיי ניט.

רבותי! מיר אידען זיינען א פּאָלק וואס עס וואלם אונז אלעמען געפּאַסט צו זיין בעאַמטע, און אזוי אויך אלע אונז אלעמען געפּאַסט צו זיין בעאַמטע, און אזוי אידע דעמאַקראטישע מענשען, ווייל דעמאַקראטיע איז די אידעע פון תנ"ך. "אתם נצבים כולכם"! — טייטשט מען: אתם נציבים! איזר זייט אלע ראוי צו זיין נציבים! — "שראל" איז די אותיות "לי־ראש".

נאר אזוי ווי מיר האָבען עלעקמעמ מים אלעמענס איינשמימונג אָמ די בעאַממע, דארפען מיר זיי העלפען אין זייערע פּלענער פאר'ן וואָהל און בעסמען פון אונזערע דעמאָקראמישע און מאָראלישע אונטערנעמונגען.

צו אייך בעעשמטע, וויל אִיך שָבער זאגען בלויז דריי אותיות : א. ב. ג. דאָם מיינמ, אידען ברענגען געלד. שָבער עס זאָל נימ זיין און בעאמטע גנב'ענען.

מיר לערנען אין דער תורה אז אין גלות איז "וימררו את חייהם" ד"ה, עס זיינען דא אזוינע רשעים וועלכע דער "וימררו", די בימערע לאגע פון אידען, איז "חייהם". מצכען זיי א לעבען דערפון, ר"ל. צבער איהר זצלם זיין ארענמליך, און מים איין אמת'ער איבערגעבענהיים, ארביימען פאר דער מענשהיים. איהר זצלם נים זיין די באדינער פון די רשעים, נאר איהר זצלם זיין די שמשים ביים פצלק. צבער מען זצל אייך נים דארפען צייגען די אותיות פון דער חנוכה דרעידעל נגח ש ד"ה, נים גנב'ע היינם שמש! מען זצל אויף אייך קענען זצגען לא בחל לא היינם שמש! מען זצל אויף אייך קענען זצגען לא בחל לא שרק ולא פירכום (כתובות) ר"ת אותיות כסף (זמשרץ מתחלפות).

עם זאַל ביי אייך נים פאסירען דאָם וואם האָם פאד סירט אין א בערלינער מעאמער אין 1942. — היטלער האָם זיך פארשמעלם אין אנדערע קליידער און איז אריין אין א מעאַמער, מימ'ן צוועק צו אונמערזוכען, ווי וויים דער פאַלק גלייכם איהם ?

דער פּאָרהאנג האָם זיך אויפגעהויבען און די מיוזיק האָם געשפּיעלם מים גרוים אימפּעם, דעם "העיל היםלער". אלע אָנוועזענדע האָבען זיך אויפגעהויבען מים אמאָהל אזוי ווי איין (1) מענש. היםלער איז געזעסען זעהר א צור אזוי ווי איזן (1) מענש. היםלער איז געזעסען זעהר א צור פרידענער... איז צוגעגאנגען צו דעם אונבאוואוספען גאסם דער אויפזעהער פון מעאמער און געזאגם: "אום גאמעם ווילען! מיין הערר! עס איז וואהר אז מיר האָבען דעם נידערטרעכטיגען הונם היםלער אין דער ערד, אָבער מיר מוזען דאָך האנדלען לוים׳ן געזעץ, פילייכט זיינען דאָ די הינטישע אגענטען פון זיין געסטאָפּאָ.

זעהמ זשע, איהר ווירדיגע בעצממע! פּרעזידענם, זויים-פּרעזידענם און אלע אנדערע בעצממע! אז מים אייך זאָל אזעלכעם נים פּאסירען. זעהם אז דער פּאָלק זאָל אייך מים איין אמת ליעב האָבען.

#### דרשה בי

#### לצדקה ואמונה (מהפטרת במדבר)

"וארשתיך לי בצדק ובמשפט ובחסד וברחמים, וארשתיך לי באמונה, .

רבותי ! א איד האָם מיך געפרעגם פארוואס די שוהלען רופען זיך מים אזוינע נעמען, ווי "אוהב צדק", "שומרי אמונה", "אנשי חסד", "רודף שלום", און נאָך אזוינע נעמען ? ספייפש! ווי וואָלם מען דען געדענקם אז די שוהל-געהערס זיינען חו"ש נים קיין מאמינים אין גאָם ? אָדער זיי זיינען חו"ש נים איינפארשמאנען מים די מצוות פון צדקה, חסד, און שלום ? מקמ"ל ? וואָס פאר א נייעס לאָזען אונז די נעמען הערען ?

האָב איך דעם אידען געענמפערמ, אז אין א געוויסער שמארם, וועלכע האָם געהאם א נאָמען אלם שלעכמע מענשען, איז דאָרמען געווען א רב, א גרויסער צדיק. איז דאָר א קשיה: מה לכהן בבית הקברות ? איז דער תירוץ, אז אזוינע מענשען דארפען א רב מים גרויסע פּלייצעס, אָם דערפאר דארף מען יעצם אזוינע שוהלען מים אזוינע נעמען. . .

דער עיקר איז אז אָם די נעמען זאָלען נים זיין אין דער בחינה פון יענער כלה וואָס האָם געטייטשם, "שמחתי באמרים לי בית ד' גלך. ד"ה, איך בין פרעהליך צו געהן אין שהול ווייל דאָרטען וועם מיר דער חתן זאָגען מקודשת לי. דאָס איז איין "אהבה התלויה בדבר", אזוי טרעפט אין דער וועלם, אז פיעלע זאכען, וואָס דער תוך פון זיי איז נים קיין אמת'ער, למשל אייניגע שוהל-געהערם, טייטשען "וארשתיך לי בצדק" עפּ"י ר"ת: ביז צו דער קעשענע.

שם מאקע דערפאר דארף מען שוהלען אוהב צדק, עפ"י ר"ת, אידען ווארימע הייםע ברידער, צוברעכם דעם קארג (נים דעם קארק, נאר די קארגשאפם) — דער ווארם שבר האם צוויי מיימשען: "שבר" מיינם שפייז; און שבר מיינם א בראך. ד. ה., אז דער ווארם שבר שמעלם מים זיך פאר דעם געדאנק, "ברעכם דעם קארג און שמיצם די ארימעליים".

די גמרא (ברכות ו) זאגם: אגרא דתעניתא צדקתא. ווייל אין דעם ווארם תענית ווערען אויסגעדרוקם צוויי ווערמער: תת עני.

זיים נים ווי יענער קמצן וואס רופם זיך "נתן". אדער ווי א איד א ווי יענער קברן וואָס רופם זיך "חיים", אַדער ווי א איד א הוסמער, וואָס רופם זיך "לייב"; אַדער ווי דער קבצן וואָס רופם זיך "רייכמאן". אָם די לייםע זיינען דאָך נים שולדיג — מען האָם זיי אזוי א נאָמען געגעבען! אַבער איהר האָם דאָך אליין זיך אזוי א נאָמען געגעבען, דארפם איהר פּראקמיצירען דאָס וואס אייער נאָמען שמעלם מים מים זיך פּאָר, איהר דארפם ברעכען אָם די תאוה וואס איז אפילו ביי עלמערע מענשען אויך נים במול.

דאָם מיין איך די תאות הכסף, ווייל דאָם איז דאָך א דבר שבמנין, און א דבר שבמנין איז דאָך אפילו באלף לא במיל. זיים נים ווי יענער איד וואָם קלאַפּם מים דער במיל. זיים נים ווי יענער איד וואָם קלאַפּם מים דער פּושקע ביי לויות, — איינמאָהל ווען ער האָם געקלאפּם מים דער פּושקע "צדקה תציל ממות", אויף קאַנאַל סמרים, פרעג איך איהם: וואו איז דער מת ? זאָגם ער: אין ברוקלין. פרעג איך איהם: מאָ פארוואָם זשע שריים איהר "צדקה תציל ממות" אויף קאנאל סמרים ? זאָגם ער בעליב אייערע פּאָר טענם זאָל איך אייך ברענגען דעם מת פון ברוקלין אהער ?

איהר **רבותי**! האָם דאָך די געלד געקריגען, מאָ וואָם דארפּם איהר מאַכען איין אונטערשיעד, אויב דער עני כמת איז פון ברוקלין, אָדער ער איז פון איין אנדער ארמ ?

א חזן האָם מיר אמאָהל געזאָגם : ווייםם איהר פארוואם א חזן איז א נאָר ? ווייל ער בעט פאר יענעם, פארוואם א חזן איז א נאָר ? ווייל ער בעט פאר יענעם, — דערמים האָם ער מיר געגעבען אָנצוהערעניש אז מען דארף בעטען פאר יענעם, אָבער מען דארף זיך אויך נעטען, אָט דאָם איז די כונה פון דעם מאָמר (ר"ה יז) : נתעטף הקב"ה כשליח צבור. דער רב"שע וויל אז מען זאָל ניט זיין קיין טהאָן ווי א חזן, בעטען פאר יענעם, מען זאָל ניט זיין קיין עגאָאיסט, אָדער א מתעטף אין שעהנע רעקלאַמעם, און מאַכען איין אָנשטעל פון א צדיק, אָדער פון איין בעל־ המעלות, "ולא תעלה במעלת על מזבחי, אשר לא תגלה ערותך". ד"ה אויב דו וועסט זיך מאכען פאר א בעל המעלות, וועם דיין שאַנדע (ערוה) נתגלה ווערען.

אין דער מחלקת פון ב"ש וב"ה, וואס ב"ש ווילען אז מען זאַל צום ערשמען אָנצינדען ח' נרות, און נאַכדעם מען זאַל צום ערשמען אַנצינדען איך דעם געדאנק :

ב״ש האָבען געהאלמען אז מען דארף אויסראָמען די פינסמערניש מים איינמאָהל, וועלען די פינסמערע עלע־מענמען ווערען אלע מאָג ווייניגער. אָבער ב״ה האלמען אז מען קען צוביסלעכווייז אפילו די פינסמערע עלעמענמען אויך ליכמיגער מאַכען.

מען דארף נים מהאָן ווי יענער ישובניק וואָם האָם פארקאמשעט די סליווס און זיך געקלאפט מים ביידע הענט אין הארצען "על חמא". אז מען האָט איהם געפרעגט פארוואס ער מהוט אזוי ? האָט ער געענטפערט : אזוי זוי ער איז געקומען שפּעם, וויל ער אַניאָגען דעם עולם. מיר האַבען אסאך אזויגע מענשען וואָס ווילען אניאגען יענעם. . .

עם האָם אמאָהל געמראָפּען אז א רבאַי האָם מסדר קדושין געווען, און אזוי ווי דער חתן האָם נים געקענם זאָגען דעם "הרי את", האָם דער רבאי אָפּגעזאָגם אליין דעם גאנצען "הרי את מקודשת לי"; דערנאך האָם דער רבאי געמוזם אָפּ׳גם׳ען די כלה, און די גרעסטע צרה איז געווען, וואָם דער ריכטיגער חתן איז געווען א כהן.

פון איילעניש קומט נים ארוים קיין גומעם. אַם דער־ פאר זאגם דער נביא "וארשתיך לי בצדק ובמשפט", מיר זאַלען נים זיין אין דער בחינה פון "ומשפטים כל ידעום".

אמאָהל קומט גראדע יא ארוים פון איילעגיש א דבר המתוקן.

עם איז אמאָהל געווען איין עפּידעמיע, וואָס אסאָך פרויען זיינען געשמאָרבען ר״ל. האָט דער רבי געהייסען א פרויען זיינען געשמאָרבען ר״ל. האָט דער רבי געהייסען א וואסער פיהרער, ער זאָל דאוונען פאר׳ן עמוד. פון דער נאטור איז א וואסער פיהרער א געאיילמער, און פון איי־לעניש האָט ער געזאָגט "מברך הנשים". דער רבי האָט געהייסען דעם עולם זיך צואיילען און ענפערען "אָמן״. געהייסען דעם עולם זיך צואיילען און ענפערען "אָמן״. און די עפּידעמיע האָט אויפגעהערט.

רבותי! איילם זיך צו און גים צדקה. אבער איילם זיך נים צו פאראורםהיילען יענעם

חסידים האָבען געהאט א מענה צו א לימווישען רב, פארוואַם ער געהט קורץ געקליידעט ?! האָט דער רב בארוואַם ער געהט משיח דארף אויך קומען אין קורצען. געענטפערט, אז משיח דארף אויך קומען אין קורצען.

די צרה איז אָבער וואָם זיי זיינען מהפּך די התנהגות.

ירמיה הנביא קלאָגם אויף דעם (ירמיה ב):

האמרים לעץ אבי אתה, ולאבן את ילדתני. ווען דער מאמע
ליגם שוין אין דעם האלצענעם באַקם, דאן ווערען זיי גער
מרייע קינדער, און שרייען: אבי אתה! ולאבן: ווען מען
שמעהם ארום דער מצבה, שרייען זיי דאן: את ילדתני!
ניין רבותי! נים אזוי דארף מען זיך פיהרען.

דער רבש"ע איז דפָּך א בוחן לכבות, און ער ווייסט דפָּך אויב די געטריישאפט איז איין אמת'ע. א גפַּלדענעם גפָט קען מען פָּנארען, — א איד וופָס איז געווען א בעל יועץ ביים קייסער, פּלעגט זיך קיינמאָהל ניט בוקען צוט גפָלדענעם גפָט, וופָס איז געשטפּנען ביים קייסער אין גפַלדענעם גפָט, וופָס איז געשטפּנען ביים קייסער אין פּאלאץ. הפָט עס דעם קייסער פארדרפָסען, און ער הפָט געפרעגט דעם אידען פּארוואס ער באליידיגט זיין אמונה? האָט ער געענטפערט: אדוני המלך! איך האָב באמערקט ווי מענשען בוקען זיך צו אָט דעם גאָט, און ער ענטפערט ניט צוריק אפילו מיט א שאַקעל פון קאָפּ ...

רבותי! זיים נים ווי דער גאַלדענער גאָם. ענמפערם די אָרימע ליים, מים דעם "ואהבת לרעך כמוך". ווען איך די אָרימע ליים, מים דעם "ואהבת לרעך כמוך". געהם דורך איין דערמאַן זיך אין דעם וואָרם "כמוך", געהם דורך איין עלעקמרישער שטראָם דורך מיין גאנצען קערפּער; פראָ־פּענם פון זודיגען שוויים באדעקען מיין שטערען! ווייל איך זעה ווי אויף דעם איינעם ווארם איז דאָ גאנצע בערג מים חכמה, און איך זעה ווי די ציים איז קורץ אלעם צו לערנען.

די תורה דריקם אוים מים דעם וואָרם כמוך! אז אזוי ווי דו מענש! ביי דיר אליין, חאָמש דו האָסם ליעב דיינע אלע אברים, דאך ווען איימיצער וויל דיך שלאָגען,

פארשמעלסמ דו מים דיין האנד דיינע אויגען, און ווילסמ ראמעווען דיינע אויגען! אזוי זאָלסמ דו צום אלעם ערשמען פארמיידיגען מים ליבע דיינע חכמים פון פאָלק, וועלכע ווערען אָנגערופען "עיני העדה".

אָם דערפאר זאָגט די תורה כיי צדקה, "פתוח תפתח את ידך"! ווייל ווען מ'עפענט אויף די האַנד, זעהט מען אז את ידך"! ווייל ווען מ'עפענט אויף די האַנד, זעהט מען אז ניט אלע פינגער זיינען גלייך. ניט אלע מענשען זיינען נויטיג אין די זעלבע הילף. אָט למשל איז א וואסער טרעגער געקומען צו ר' מאיר'ל-ען און געוויינט : רבי ! איך קען ניט פיהרען קיין וואסער, מיין פערד איז געפאלען! שרייט אויף איהם דער רבי : אז מען קען ניט פיהרען, טראָגט מען! דו פארשטעהסט ? טראָג! און ער שרייט : איך קען ניט טראָגען, איך וועל ניט טראָגען! — דערווייל קומט איין עקרה צום רבי'ן און וויינט : רבי ! איך וויל האָבען א קינד! — שרייט אויס דער רבי : גיב אָט דעם אידען געלט, זאָל ער קויפען א פערד; ער וויל ניט טראָגען, טאָ געלט, זאָל ער קויפען א פערד; ער וויל ניט טראָגען, טאָ מראָג דו!

דער עיקר פבער אז איהר זפלם נים זיין שלעכם און שטיצען פרימע ליים; איהר זפלם נים זיין אזוי ווי יענער רשע, וופס הפט געגעבען דעם שמש א דפלאר איין מפהל אין א יפהר, הפט דער שמש געמפכם אויף איהם א ברכה: המחזיר נשמות לפגרים מתים.

אום צו האָבען א באגריף וויאזוי אייניגע מענשען פאלען שמארק פאר די געלד, וועל איך אייך דערצעהלען פאלגענדעם :

א פריץ האָם באגעגענט א אידען אויפ'ן וועג, און אזוי ווי דער איד האָם נים אראָפּגעגומען די הימעל פאר איהם, האָם דער פריץ געכאַפּט זיין בייטש, און גענומען

שמייסען דעם אידען. ביי דעם צענטען שמיץ האָט דער איד געחלש'ט, און איז ערנסט קראנק געווארען.

מען האָט דעם פריץ ארעסטירט, און איהם שמרא־פירט מיט 100 דאָלאר פאר יעדען שמיץ, ס״ה 1000 דאָלאר. דער מיט 100 דאָלאר פאר יעדען שמיץ, ס״ה 1000 דאָלאר. דער איד איז געשטאַגען אין געריכט הויז זעהר פארטרוי־ערט. פרעגט מען איהם, פארוואס זענט איהר אַזוי אומע־טיג ? האָט ער געענטפערט : עס טהוט מיר לייד, אָט ווען איך האַפ אריין האַטש נאָך א צעהן שמיץ, וואָלט איך דאָך געהאַט א היבשע פּאָר דאָלער.

רבותי ! ווארם נים מען זאָל אייך שמייסען, גים געלד, שפיצם די אָרימע !

צרקה האָם אין זיך אזא כח, אזוי ווי די גמרא זאָגם (תענית ז) ומתלמידי יותר מכולם. דאָרמען איז דער פּשם אזוי : די תלמידים מהוען דאָך מימ׳ן רבי׳ן מתן בסתר, ער לערענם פון זיי, חאָמש די וועלם דענקם אז זיי לערנען פון איהם נאר, וד״ל.



#### דרשה ג׳ – למתן תורה ולאחדות

"וארשתיך לי לעולם, וארשתיך לי בצדק ובמשפט ובחסד וברחמים". (הפטרת במדבר).

גאָם זאָגם צו דעם אידישען פּאָלק : "איך װעל דיך מקדש זיין צו מיר פאר א פּאָלק אויף אייביג! און דאָם דיך מקדש זיין צו מיר פאר א פּאַלק אויף אייביג! און דאָם זיינען די כלה־מתנות וואָם איך וועל דיר געבען : גענאָד און דערכארימקיים, אָכער אייער פּליכט אלם מיין עם—איז צו מהאָן צדקה און משפּם.

רבותי ! פארוואָס זאָגט דער נביא הושע לעולם ? עס איז דאָך פארשטענדליך אז ווען מען טהוט א שידוך איז עס דאָך אויפ׳ן גאנצען לעבען.

נאר דער ענמפער איז פשומ: עס זיינען דאַ אזעלכע מדינות וואס די מענער פון דאַרמען האָבען מורא זיך צו פארבינדען מימ די פרויען פאר זייער גאנץ לעבען, ווייל די פרויען דאַרמען זיינען נישמ קיין געמרייע.

אָם למשל, איז געקומען א מאָן צום דאָקמאָר און באַקלאָגם זיך אז ער האָם א געשוויר. זאָגם דער דאָקמאָר: לאָמיר א קוק מהון אויף דער מכה. זאָגם דער מאָן, איך וועל זי שוין ברענגען! —סטיימש?! וואונדערם זיך דער דאַקמאָר, וואָס איז דאָס פאר אזא מכה? — זאָגם דער קראנקער: — איהר פארשמעהם, אונמער׳ן פּאַכווע האָב איך א קליינעם געשוויר ל"ע. אָבער מיין אמת׳ע מכה זיצם אין הויז..!

איין אלמנה איז אמאָהל געקומען צו א רב, און זיך באַקלאָגם אז דער מאַן האָם איהר גאַרנים איבער־ און זיך באַקלאָגם אין זיין צוואָה. — זאָגם דער רב צו איהר : און

ווי איז אייער מאַן געווען צו אייך ביים לעבען ? — זאָגם ווי איז אייער מאַן געווען צו האָם ער מיר א מאָר מאָהל איבער־די אלמנה : ביים לעבען האָם ער מיר א מאָר מאָהל איבער־געלאָזם !

אָדער עס האָם אמאָהל פּאַסירם אז ביי א מאַן איז געשמאָרבען זיין פרוי. די גאַנצע שמעדמעל איז געגאנגען געשמאַרבען זיין פרוי. די גאַנצע שמעדמעל איז געגאנגען צו דער לויה. אויף'ן וועג האָם זיך דער וואָגען איבערגע־ קעהרם, די מוימע איז ארויסגעפאלען, פון קלאָפּ האָם זי זיך אויפגעכאָפּם פון איהר הינערפּלעם, און איז לעבעדיג געוואָרען. דער מאַן האָם זי געבראכם אהיים און זי האָם געלעבם נאָך צעהן יאָהר, און איז געשמאָרבען. ווען מען האָם ארויף געלעגם די מוימע אויפ'ן וואָגען, איז דער מאַן צוגעגאנגען צום אָנמרייבער און איהם שמילערהייד געזאַגם : פּליעז, גומער ברודער, קער נים איבער דעם וואגען.

יעצם, מיינע פריינדע! פארשמעהם איהר שוין פאר-וואָס אין אמעריקא איז דאָ א שמאָדם מים'ן נאָמען "רינאָ״, ווייל אין יענער שמאָדם זינגען די מענער וואָס ווערען פריי פון זייערע מכות. — אָדער ווי א ישובניק האָם אמאָהל געזאָגם : ס'איז גום א חיה רעה (ער האָם געוואָלם זאָגען: אַ חיי שעה).

אָם דערפאר זאָגם דער נביא: לעולם! איך וועל מים דיר זיך נים פארבינדען אָם אזוי ווי מען האָם חתונה אין יענע מדינות, אויף אַ קאָנמראַקם. און אז דער קאָנ־ מראקט ענדיגם זיך, שיקט מען אוועק אָם די חיה רעה מים לעדיגען. ניין! איך וועל זיך מים דיר פארבינדען אויף אייביג! לעולם!

אָם דאָם איז דער פּשם פון די ווערמער: והיה מספר בני ישראל כחול הים, אויב חו"ש איהר אידען וועם נים

לעבען אין אחדות, איהר וועם זיין אזוי ווי די זמַמד, וומָס באַהעפמען זיך נים צווישען זיך, דאן וועלען אייך די אנמי־ מעמימען צעהלען און שלאַגען אייך, חו״ש. "והיה מספר״!

עם דארף אָבער זיין : ונקבצו בני יהודה ובני ישראל יחדו ושמו להם ראש אחד, ועלו מן הארץ ! זיים, אידען, אחדות וועם איהר ארוים פון גלות !

זיים נים אזוי ווי יענער עם הארץ, אז איך האָב איהם געפרעגם פארוואָם ער געהם נים הערען די מגילה ? האָם ער געענמפערם אז ווען פרענק סינאַמרא וואָלם געלייענם די מגילה וואָלם ער געגאנגען הערען. ניין, רבותי ! קומם אין שוהל הערען אונזערע רבנים זאָגען תורה ! זיים נים פון יענע אידען וואָם ווייםען נים "מאַי דקאמרה רביצין". דאָם וואָם די רביצין זאָגם ווייםם קיינער נים, ווייל זי שילם דעם רב און דער רב שעמם זיך אויםצוזאָגען ...

רב ר״ת רחמנים בישנין, אָבער לפי הגמ׳ יבמות ע׳מ דארף מען זיין גבר ר״ת געבער, רחמן, בישן.

עם זיינען דאָ מענשען וואָס האָבען ליעב צו רעדען להר"ע אויף רבנים.

איך הער אמאָה איין איד פרעגט דעם אנדערען: נוּיִּ! דער רב האָט עפּיס געזאָגט היינט א גוטע דרשה יִּנט יענער א קניימש מיט די פּלייצעס און זאָגט: ער האָט געזאָגט אַט אזויפיעל וויפיעל יעקב האָט געזאָגט צו דעם מלאך, ווען ער האָט איהם געפרעגט "מה שמך?"

חאָמש די תורה זאָגמ דאָך, "ויאמר יעקב"! אָבער יעקב"! אָבער יעקב האָמ דאָך דאָרמען גאָרנימ געזאָגמ. וד"ל . . . .

איך הער ווי א איד שטעהט אין פארק און שווערט זיך אז ער האָט אליין געזעהן ווי דער רב האָט געגעסען אָהן א היטעל. אָבער ווען איינער האָט איהט געזאָגט, אז טען קען איהט פאר אזא בלבול קלאָגען אין געריכט, האָט דער איד א זאָג געמאָהן: איך שרעק זיך נימ! ווייל דער רב אליין וועם מודה זיין אז ער האָם געגעסען אָהן א הימעל, נאָר א יאַרמולקע . . .

#### רבותי ! שמיצט די רבנים!

מיט א היטעל, אָדער מיט א יאַרמולקע, אַבער עסעז דארף דאָך א רב אויך (פּ״ק ג׳) ״אם אין קמח אין תורה״, איז דער פּשט אזוי: ווען ניט דער קמח וואָס אברהם האָט געזאָגט "מהרי שלש סאים קמח״... וואַלמען דאָך די מלאָכים ניט געגעסען דאן קיין מילכיגם מיט פליישיגם, און זיי וואַלמען אין יאָהרען שפּעטער געהאָט מעהר מענות אז די תורה באלאנגט צו זיי.

אָם מאַקע דערפאר זאָגם די תורה (תשא) גלייך נאָּדְ דעם פָּסוֹק :לא תבשל גדי בחלב אמו", תומ"י "כי עפ"י הדברים האלה כרתי אתך ברית". — אָם דאָס איז אויך דער פּשם פון דעם מאַמר (פּס' ס"ח) "מ"ם יום שניתנה בו תורה הוא". דאָס מיינם, אז שבועות איז א מצוה צו עסען. ווייל דורך דעם עסען האָבען מיר דאָך מקבל געווען די תורה, און די מלאכים נים!

אם דאָם איז געווען דער סוד פון "וסעדו לבכם אחר תעברו", און דערפאר זאָגען מיר אויך פריימאג צו נאכם: "צאתכם לשלום" — א״א האָם נים געוואָלם הייסען חו״ש די מלאָכים אז נאָר׳ן עסען זאָלען זיי אוועקגעהן. אברהם האָם קיינעם נים געמריבען חו״ש. נאר די מלאָכים ווילען שוין מעהר קיינמאָהל נים עסען ווייל זיי האָבען זיך שוין שמארק אָבגעבריהם . . . אזוי שנעל ווי מיר דארפען זיך זעצען עסען ווילען זיי אליין אוועק געהן, זאָגען מיר צו זיי: אַאתכם לשלום"! אחר תעברו—מיינם איהר קענם מעביר קול זיין אז אברהם גים עסען! און איך האָב נים קיין מוראַ פאר "מברך רעהו בקול גדול" . . . .

## RWI



#### דרשה לבר מצוה

בות' ! מיר לייענען היינט אין שופטים י"ג:

דער מלאך זאָגט צו מנוח'ס פרוי "כי נזיר א־ל-קים יהיה

הנער מן הבמן", דער אינגעל זאל זיין א געמליכער נזיר

פון בויך. איז דאָך א קשיה: סטייטש! וואס איז דאס

פאר איין אויסשפראכע? א געמליכער נזיר פון בויך!

האָט ער דאָך געקענט באנוצען א שעהנערע שפראך, "מיום

הולדו", פון דעם מאג וואס ער איז געבאָרען. — אָבער מיר

געפינען נאָך אזא אויסשפראכע אין תהלים כ"ז: "נחלת

ד' בנים שכר פרי הבמן", דער פשט איז אזוי: קינדער

ערציהונג ווענדט זיך זעהר פיעל אין דער מומער, בנים,

זיינען די פרוכט פון דער מומער, פרי הבמן! איבער־

זיינען די פרוכט פון דער מומער, פרי הבמן! איבער־

הויפט דאָרטען וואו דער פאטער איז אלעמאַל א פארנומער

נער מענש. אַדער ער איז אזא מענש ווי מנוח, וואס די

גמרא זאנט אויף איהם (אין ברכות מ"א) מנוח ע"ה היה,

און אין ברכות מ"ז: איזהו ע"ה כל שאינו מניח תפילין.

דער מלאך האָם דאריבער געזאָגם : מן הבמן! דו, די מאַמע פון קינד! זאָלסמו זיין די ערציהערין. דו זאָלסמ זיך אויף קיין אנדערען נים פארלאַזען.

די תורה דערצעהלט אונז מרע״ה האָט געזאָגט צו ! גאַט : הראני נא את כבדך. איז דאָך א קשיה, סמייטש ! האָט דען משה ניט געוואוסט אז מען קען ניט זעהן גאָט ? גאָם איז דאָך "אין לו דמיון כלל". עם איז אָבער נאָך מעהר קשיה, וואָם גאָם האָם איהם באוויזען דעם הינמערגרונד פון זיך. רש"י זאָגם : "הראהו קשר של תפלין". ווארום האָם גאם באוויזען משה'ן, דעם בונד פון די תפילין ? דער ענמפער איז פשום :

די גמרא זאָגט אז אין גאָט'ס תפילין וואס ער טראָגט איז דא א פרשת : "ומי כעמך ישראל גוי אחד בארץ". (ברכות) — ווען מיר האָבען געזינדיגם מים'ן עגל, מיר האָבען פארבימען די אמונה פון דעם ד' אחד, האָבען מיר דאך געפּסל'ם די פּרשה פון אונזערע תפלין. האָם משה זיך דערשראָקען, מאָמער האָם דערפאר גאָם געפּסל׳ם און וויל מעהר נים מראָגען זיינע תפילין אויך. האָם ער געבעמען: רבש"ע! צייג מיר דיינע תפילין! "הראני נא את כבדר". תפילין איז א האָנאָראבל בעדזש, ד. ה. "כבדך". האָם איהם דער רבוש"ע געצייגט בלויז דעם אונמערשטען בונד. דאם מיינמ, אז צוליעב די אָבות, מימ וועלכע ער האָם גע־ מאַכם א בונד, שענקם ער אונז אויף אלעם, אַם דאָם האַם אפילו דער גרעסמער אנמיסעמים בלעם געמוזם צוגעבען. ער האָם געואָגם : "מי מנה עפר יעקב"! דאָם הייםם אז ּווען אפּילוּ אידען זינדיגען ר"ל, שענקם אונז גאָם צוליעב : די אָבות, די שוכני עפר . . . אָם אַ דאָם זאָגם דער מדרש הקב"ה מדלג ומקפץ מכנסת זו לכנסת זו, לברך את ישראל בזכות של א"א ד"כ כה תברכו, כמה דתימא כה יהיה זרעך.

די מצוה פון תפילין לערענט אונז, ווי נויטיג עס איז צו זיין פאראייניגט, אין דעם קאמפּף פאר א בעסערע איז צו זיין פאראייניגט, אין דעם קאמפּף פאר א בעסערע וועלט. די תפילין של יד זיינען דאך כנגד הלב, די הארץ, דיקטירט רחמנות, אָבער דער שכל, דער מח איז אזוי שארף, אזוי ווי א חלף פון א שוחט. ער מאָנט מיט לאָגישע טענות און ארגומענטען אז מען זאָל האנדלען לויט'ן פארשטאנד, און ארגומענטען אז מען זאָל האנדלען לויט'ן פארשטאנד, און ניט לויט דעם רחמנות פון הארצען.

איז דאָך אייגענפליך א פראגע: וואו נעמם דער מענש אזוי פיעל קרעפטען צו באשליסען און אַפּטהאָן א זאָך ? סמיימש! וויבאלד אז ער האט אין זיך צוויי כחות א זאָך ? סמיימש! וויבאלד אז ער האט אין זיך צוויי כחות וואָס שלעפען אין באזונדערע ריכטונגען,— איז דער ענטר פער פשוט: עס איז דאָ אין דעם מענשען א דריטע פונק־ציאָן, דער רצון, דער ווילען, וואָס ער שלייפט און הובעלט ארום אָט דעם (דיימאָנד) שכל, ער זאָל ניט זיין אזוי שמע־כיג, און צו דער זעלבער צייט, צאַמט ער איין די געפיהלען פון הארץ, אז זיי זאַלען ניט ארויס פון די ברעגען און מאַכען איין איבערפלוס, — אָט דאָס איז דער פשט פון די ווערטער: "בכל לבבך וככל נפשך וככל מאדך".

(אין דעם ווארם "מאדך" הער איך "מאידעכא" דעם אפקלאנג פון דעם עגלישען ווארם "מאים") — די רצועות פון די תפילין, זיי דארפען פארבינדען דעם מח מים דער הארץ אז זיי זאלען ארביימען אין הארמאניע, אין אחדות. (דער של ראש מים דעם של יד). אבער די הארץ — דאם קומם פריהער אין דער מצוה פון תפלין. — אם דערפאר זאנמ די גמרא (אין מנחות לו) "מח בין תפ' לתפ' חוזר מערכי מלחמה. אין עגליש מיינם עם:

#### UNITY AND MIGHT LEAD TO VICTORY

אָם דערפאר רופען מיר אָם דעם יו"ם פון לעגען תפלין: "בר מצוה", און נים "בעל מצוה", אזוי ווי מיר רופען אָן איינעם וואס מהום איין עבירה, "בעל עבירה". ווייל די מצוה פון תפילין לערענם אונז, אז א איד דארף זיך באהעפמען און צובינדען צו די מאָראלישע מעשים, אזוי ווי א זוהן איז באהעפם און צוגעבינדען צו זיינע עלמערען, אבער "בעל עבירה" מיינם, אזוי ווי א מאן מים זיין פרוי, און א מאן קען זיך דאָך שיידען און אָפּגם'ען זיין פרוי, אויב זי איז חו"ש שלעכם. אזוי אויך די עלמערען דארפען זיין צוגעבונדען צו די קינדער און לערנען זיי גומע מעשים. זיין צוגעבונדען צו די קינדער און לערנען זיי גומע מעשים. ("בר" איז דער מיימש: א זוהן).

#### נים אזוי ווי יענער ישוב'ניק.

עם איז אמאָהל געקומען א ישוב'ניק צום רב און זאָגם צו איהם: רבי! גים מיר עפים א געלערענמען האָן. זאָגם דער רבי צו איהם: וואָם דארפסטו עפים א געלערעני פען האָן ? זאָגם דער ישוב'ניק: איך וויל עפים א געלערענין האָן ? זאָגם דער ישוב'ניק: איך וויל עפים א געלער רענטען האָן ער זאָל אויסלערנען מיינע קינדער דאוונען. סטייטש! האָט דער רב אויסגערופען, וואו זאָל איך דיר נעמען אזא אויסטערלישען האָן ? נעם א מלמד, אדער א טיטשער פון דער הרצליה, וועט ער לערנען מים דיינע קינדער. — גאָט באהיט! האָט דער ישוב'ניק אויסגערופען האַר. זיי זיינען דאָר מען דאָר האָבען איין אוצר מיט גאַלד, זיי זיינען דאָר יוניאן־לייטע. איך וויים אז מיין באַמע האָט אויך קיין עברי נים געקענט; אָבער ווען עם איז געקומען צו כפרות שלאָגען, האָט ער זיך גענומען א שעהגעם, געלערענטען האָן, געעפענט א סדור, און נאָכ־געזאָגט נאָר׳ן האָן וואָרט.

(דער האָן פלעגם קוקען גלייך אין סדור אריין).

איהר, מיינע פריינדע, זאָלם אייערע קינדער לערגען נים ביי קיין האָן. (פארוואס שלאגם מען כפרות מים א האָן? ווייל אז מען שלאָגם אידען קרעהעם אפילו א האָן נים). — ווייל איך האָב אמאָהל געקענם א בעל עגלה, וואָס האָם געלערענט ביי פערד . . , פלעגם ער רעדען א קאָמישן העברעאיש, צב"ש אז ער פלעגם דארפען נעמען היי פון פעלד, פלעגם ער זאָגען "קדשים, האזינו", דאָם האָם געמינט ביי איהם קדשו: היי־ליגט; האזינו: פארנעם.

פֶבער אז איהר וועם זיין געלערענטע גוטע מענשען, וועט איהר פארשטעהן וואָס תפילין מיינט. עס וועט אויף אייך מקוים ווערען "פארו עלי ופארי עליו, וקרוב אלי בקראי אליו, וד' יברכם. "

#### דרשה ב.

#### לסעודת מצוה של חברה קדישא

(מהפמרת נשא)

די וועלם פרעגם: פארוואס רופט מען די חברה מתעסקים במת, "חברה קדישא"? איך וויל ניט אוועק מאַכען די פראגע מיט דעם אלמען ענטפער: אָט אזוי מאַכען די פראגע מיט דעם אלמען ענטפער: אָט אזוי איז דאָס. דער וואָרט אָט מיינט אין ר״ת אָן טעם. ניין, איך וויל בע״ה זאגען א מעם.

אין דער הפמרה פון נשא, האָכ איך צוויי קשיות, פארוואָס זאָגט דער פסוק צוויי מאָהל "כי" ? כ' לא ידע מנוח, כ' מלאך ד' הוא.; און די אנדערע קשיה איז : מאי קמ"ל ? איך וויים דאָך אז מנוח האָט ניט געוואוסט, ווייל ער זאָגט דאָך ווייטער, ווי מנוח מיט זיין פרוי האָכען איבער'רעש'ט געזאָגט : "כ' אלקים ראינו"!

נאָר דער פסוק דערצעהלם מיר דאָ א גרויסען חדוש, אז חאָמש דער מלאך האָם געזאָגט דעם ווארט "לד"", פריהער, לד' תעלנה! האָט דאָך מנוח געדארפט פאר־שטעהן אז דאָס רעדט אזוי בלויז א מלאך. ווייל די גמרא שטעהן אז דאָס רעדט אזוי בלויז א מלאך. ווייל די גמרא (נדרים י') זאָגט: "מנין שלא יאמר אדם לד' עולה, ת"ל קרבן לד' (רש"י שם) "דילמא אמר לד' ולא גמר לדיבור זה וקא מפיק ש"ש לבטלה". און דאָך האָט מנוח נים געוואוסט "כי לא ידע מנוח כי מלאך הוא" — מאָ וויבאלד אזוי, איז דאָך מאַסע א קשיה: מאָ פארוואָס זאָגען מיר "כל עצמותי תאמרנה ד' מי כמוך (נשמת). סטייטש! מיר זיינען דאָך נים קיין מלאכים, מיר קענען דאָך חו"ש שטארבען אין דער רגע, וקא מפיק ש"ש לבטלה! ספעציעל אין היינטיגע מאָדערנע צייטען . . . וואָס די פרויען דרעהען אזוי פיעל דעם קאָפּ.

איך האָב אמאָהל מסדר קדושין געווען. א פרוי האָם התונה געהאם מים א דאָקמאָר, האָם זי איהם אזוי פיעל געדרעהם דעם קאָפּ ביז דער דאָקמאָר איז געלאָפּען צו א לאָיער ... נאָכדעם האָם זי חתונה געהאַם מים דעם לאַיער — איז זי איהם אזוי דערגאנגען די יאָהרען ביז ער געהם נאָך עד היום צו א דאָקמאָר.

איהר קענט אייך פּאַרשמעלען ווי מרויעריג עס אז, אז א איד האָט אמאָהל צו מיר געזאָגט, רבי! איך מאַך א אז א אז א איד האָט אמאָהל צו מיר געזאָגט, רבי! איך מאָך שמחה ווייל איך בין ב״ה זיבציג יאהר, ביז הונדערט צו דערלעכען. — פרעג איך איהם: נו, און ווי אלט איז אייער פרוי ? זאָגט ער: אויך זיבציג ביז 99 צו דערלעכען. פרעג אירך אייער אייער פרוי בלויז 99 ? האָט ער געענטפערט: רבי! איך זויל פרוי בלויז צון לעבען לעבען 1 יאָהר א רוהיגען אַפּלעבען.

איז דאָך די קשיה : מאָ וויאזוי־זשע קענען מיר מקדים זיין גאָמ׳ם נאָמען, און זאָגען : "ד' מי כמוך" ? דער ענמפער, רבותי, ליגמ אין דעם וואָרמ "עצמותי".

אייגענטליך, וואָס פּאר איין אויסשפראך איז דאָס "עצמותי תאמרנה" ? איהר האָט שוין געהערט אז עצמות "עצמותי תאמרנה" ? נאָר דאָס מיינט מען : די עצמות היבשות זאַלען רעדען ? נאָר דאָס מיינט מען : די עצמות היבשות די פויטע וואָס וועלען לעבעדיג ווערען. (תהה"מ, יהזקאל ל"ז) און די גמרא (סנהדרין צ"ב) זאָגט : צדיקים שעתיד הקב"ה להחיותם שוב אינם חוזרים לעפרם, שנאמר והיה כל הנשאר בציון והנותר בירושלים קדוש יאמר לו כל הנשאר בציון והנותר בירושלים קדוש יאמר לו (ישעי׳ ד") — טאָ וויבאלד אזוי, מעגען דאָך שוין די עצמות זאָגען פריהער גאָט׳ם נאָמען, ווייל זיי האָבען דאָך קיין מורא ניט שמא ימות.

פָּמִי יעָצמ, רבותי ! פארשמעתמ איהר שוין פארוואס זי הברה מתעסקים במת רופען זיך "חברה קדישא" ! דער נאָמען "קדישא" לערענמ אונז אז אָמ די אלע מתים דער נאָמען וועלען לעבעדיג ווערען, ווייל ישראל עם קדושים הן, ד"כ קדשים תהיו !

נים ווי יענע צוויי בעלי-עגלות האַבען געמיינם ווען זיי זיינען דורך געפאָהרען פארביי א פעלד און זיי האַבען דערזעהן אסאך היי, האָם איינער אויסגעשריגען: קדושים! האָם דער אגדערער געענמפערם: האַזינו! און זיי זיינען באלד אראָפּ און צוגענומען אסאך היי אויף זייערע פוהרען.

ווען איינער פון די פאסאזשירען האָם געפרעגם די בעלי עגלות, וואָס איז דאָס פאר א שפּראך וואָס איהר בעלי עגלות, וואָס איז דאָס פאר א שפּראך וואָס איהר רעדם צווישען זיך ? האָם איינער פון די בעלי עגלות גע־ענספערט, — לשון קדש. אז יענער בעל עגלה האָט געזאָגט ענספערט, דאָס מיינט, היי-ליגט! האָב איך איהם גע־ענספערט: "האזינו", פארנעמט! (די היי) ....

ניין, רבותי! חברה קדישא מיינם נים אזא מין קדושה, דאָם מיינם קרוש יאמר לו ! עם איז א רמז אויף די צדיקים וואָם וועלען לעבעדיג ווערען און וועלען נים שמאַרבען נאָך אמאָחל. (שוב אינם חוזרים לעפרם). אָם דערפאר האָט דוד המלך ע"ה געזאָגט צו שלמה'ן: "וחזקת והיית לאיש"! ווייל דורך דעם ווֹאָס דו וועסט זיין א גוטער מענש, וועל איך נים זיין ווי אלע מתים, איין עומד, נאר איך וועל זיין א הולך (מחיל אל חיל), "אנכי הולך בדרך" און דערפאר זאָגט די תורה "ואלה שמות" מים א וואָוו, ווייל די תורה זאגם דאָך נים ביי יעקב׳ן דעם לשון "וימת״. ווייםם איהר פארוואם ? ווייל צוליב די בני ישראל איז יעקב לא מת — ער האַמ דאָך געלאַזען גומע קינדער, און מאַקע דערפאר זאָגט דער פסוק (אין שמות) פריהער "בני ישראל" און נאַכדעם "את יעקב". ווייל נאַך זייענדיג ביי לבן'ען מימ'ן נאָמען יעקב, האָם ער זיי שוין דאן מחנך געווען צו זיין בני ישר-אל, דארום זאָגם די תורה ואלה, מים א וואָו, ווייל עם איז מוסיף אויף דעם פריערדיגען ענין פון "ויחי" . . . חאָמש יעקב האָם באדויערם אז ער האָם זיך נים אַפּגעלערענט פון לבן׳ען צו מהאָן די תרי״ג מצות מים אזא אימפּעט און איבערגעבענהיים (הפקרות) ווי לבן האָם געמהאָן זיינע רשעות! אָם דאָם זאָגם רש״י (וישלח): תרי״ג מצות שמרתי ולא למדתי ממעשיו הרעים. — דאָר האָם ער ערצויגען זיינע קינדער מים גרוים קאמפּף, אלם מרייע, גומע אידען, און איז ארוים פון לבן׳ען גאנץ מים מרייע, גומע אידען, און איז ארוים פון לבן׳ען גאנץ מים זיין אידשקיים אין אלע פרמים (רש״י וישלח) שלם בגופו, שלם בממונו, שלם בתורתו.

יעקב האָם געמוזם שלאָגען לבן'ען מים די זעלבע וואפען וואָם לבן באנוצם זיך — מים שווינדעל. למשל: אזוי ווי עם האָם אמאָהל פאסירם, אז איין ארבייםער אין א וויין געשעפם, פלעגם שמילערהייד באהאלמען אלע וואָך אביסעל געלד, אין א ליידיג פעסעלע, אין וויין קעלער, און אביסעל געלד, אין א ליידיג פעסעלע, אין וויין קעלער, און דער בעה"ב פלעגם עם צונעמען. ווען מען האָם גערופען דער בעה"ב צום רב, האָם ער זיך געלייקענם. האָם דער רב ארויסגעגעבען איין איסור אויף די וויין, און געזאָגם, אז וויבאלד אז דער בעה"ב וויסם נים ווער עם האָם גענומען די געלד, קען דאָך זיין אז א גוי האָם זיך געדריים צווישען די פעסער וויין, איז דער וויין יין נסך.

תומ"י האָם זיך דער בעל הבית מודה געווען און אָפּגעגעבען די געלד. אז לכן האָם געוואָלם אז יעקב׳ם קינדער זאַלען רעדען נאָר ארמית, און רופען זיך מים אראמישע נעמען, האָם יעקב געמהאָן אקוראם ווי א איד פון אונזער שוהל: זיין פרוי א קינפּעמאָרין, זאָגם צו איהם: מיר וועלען א נאָמען געבען אונזער מעכמערל צו איהם: דער איד נעביך האָם געוואַלם א אידישען "בערנים". דער איד נעביך האָם געוואַלם א אידישען נאָמען, רופם ער זיך אַפּ צו זיין פרוי: אָה! דאָם איז פּיין! די ערשמע מיידעל וואָם איך האָב ליעב געהאם האָם מען גערופען "בערנים". און דער נאָמען וועם אין מיר דער־גערופען "בערנים". און דער נאָמען וועם אין מיר דער־

וועקען אנגענעמענע, זיסע דעראינערונגען. באלד האָם די פרוי געענמפערם : איך האָב א מעות ! איך מוז איהר א נאָמען געבען נאָך מיין באָבע׳ן ציפּע.

אָם אזוי האָם יעקב געמוזם האגדלען געגען זיינע געגנער. און אזוי איז אונזער באליכמער פּרעזידענם רוז־געגנער. און אזוי איז אונזער באליכמער פּרעזידענם רוז־וועלם געפאַהרען צו דער רוסישער אמבאסאדע אין מע־העראן, דורך איין אנדער וועג, האָמש די נאַצישע פּארא־שומניקעס האָבען געווארט אויף איהם אויף דעם וועג וואו די מילימערישע וואך איז געוועזען אויסגעשמעלם. און אזוי וועם משיח קומען, אבער נים אויף דעם וועג וואָם די יאַלדען ווארמען אויף איהם.

די פראגע איז נאר: מתי תמלוך? ווען וועם שוין זיין תחה"מ? ווען וועם שוין קומען משיח? דער רבש"ע זיין תחה"מ? ווען וועם שוין קומען משיח? דער רבש"ע איז דאָך א חסיד (הגדה) ותיק הוא, חסיד הוא! — פאַ וויבאלד אז ער איז א חסיד, דארף ער דאָך זאָגען "ויצמח פורקנה ויקרב משיחה." אָבער חאָמש איך בין נים קיין נביא, און וויים נים ווען משיח וועם קומען, קען איך אָבער דאָך זאָגען אז "מדה כנגד מדה", מים אונזערע אלמע פייפער וועלען מיר הענגען הימלער דעם פּייפער־הענגער. אויף אָם דעם בוים וואס האָם געברענם אויף דעם געם־ליכען פייער די תורה, בב"א. ווייל די אנמיםעמיםען זיינען אין דער בחינה פון "הסנה בוער באש", אָם דערפאר זאָנם דאך נים די תורה: האש בוער בסנה

זיי פארגעסען, די אנטיסעמיטען, אז "כי לא במותו יקח הכל", (תהלים מ"ט) דער פשט פון די ווערטער "לא יקח הכל" איז אזוי : ווען די רשעים שמארבען נעמען זיי ניט מיט די נשמה אין הימעל ווי די צדיקים. זיי נעמען בלויז מיט דעם גוף אין דער ערד, אין דעם גרוב וואָם זיי האָבען געראָבען אויף יענעם.

אָבֹער ח״ק האלם פון ביידע זאכען, פון דאוונען און פון עסען, ובכן, לחיים ברידער !

אזוי ווי יענער אָרימער איד האָם געבעמען: רבש"ע! איך וויל גאָם זאָל הערען אונזער תפלה — בעסער אר־ביימען פאר צעהן מויזענד דיימשען, איידער פאר איין אידען. — און דער איד איז חו"ש נים געווען קיין משוגע־נער, נאָר ער איז געווען א קברן. (אנדערמייקער).

האָפענמליך אז ח״ק וועם קענען ארביימען פאר די דיימשען, ווערם דאָך אונזער סעודה א סעודת מצוה, מע־גען מיר שוין מרינקען לחיים און עם וועם אונז נים שאדען.

איך כין אמאָהל געגאנגען אָנקוקען איין אלמען איד דען פון 105 יאָהר אלמ, און אויסגעפינען דעם סוד פון דען פון 105 יאָהר אלמ, און אויסגעפינען דעם סוד פון אריכת ימים. האָם מיר דער אלמער דערצעהלמ אז ער האָם קיינמאָהל קיין שנאפּס נים געמרונקען, ווייל אלקאָר האָל איז סם המות. אָבער ווייל איך האָב גערעדם מים דעם אלמימשקען, האָב איך דערהערמ א שמארקען ליארם דעם אלמימשקען, האָב איך איהם: וואָס איז דאָם ? האָמ אונמער׳ן מיהר. פרעג איך איהם: וואָס איז דאָם ? האָמ ער מיר געענמפערם, אז זיין פאָמער שכור׳ם זיך אָן און ער מיר געענמפערם, אז זיין פאָמער שכור׳ם זיך אָן און מאַכם א מומעל. ובכן, לחיים, לחיים!

אָם דערפאר מאַכען מיר די סעודה פון ח״ק אין כסלו ווייל אין כסלו האַכען מיר באגראַכען די שונאים פון קדושה, און אָם דערפאר איז עם א סעודת מצוה, ווייל עם איז א מצוה צו באגראַבען די שונאים, ויעש דוד שם בשבו מהכות את ארם (שמואל ב-ח).

אז צוויי "דן ליידיגען אוים די גלעזלאך מיט א "לחיים", ווערט דערפון פּרנסה, (נעמט אראָפּ צוויי יודען פון דעם ווארט "לח־יים" בלייבט אותיות "לחם").

## בהעלותר



#### דרשה ליום הדין ולחזוק התורה

"אל נא תהי כמת".

רבותי! איך פרעג דאָ אויף דעם פסוק א קשיה: צדיקים זיינען דאָך "אף במיתתם קרויים חיים" (רש"י בס"ד נח) מאָ ווארום דריקם זיך אויס אהרן אויף אזא צדקנית ווי מרים דעם לשון "מת" ?

דער ענמפער איז פשומ : מרים איז דאָך געשמראָפֿמ געוואָרען ווייל זי האָם גערעדם אויף משה רבינו, און ווער עם איז פּוגע ככבוד התורה איז ר"ל ווי א מת !

די גמרא זאָגט (שכת ק״ה) ת״ח שמת הכל קרוביו, איז דאָך דער לשון "קרוביו״ זעהר ִקשה! סטייטש! וואָס פאר א שייכות האָט א ת״ח מיט קרובה׳שאפט? צו דען ווייל א איד איז א ת״ח איז ער מיט אלעמען א מחותן?

דער ענמפער איז מאקע אז יאַ ! ווייל די גמרא זאגמ (ב״ב ע״ה) "פּני משה כפני חמה״. וואָס אייגענמליך מיינמ (ב״ב ע״ה) "פּני משה כפני חמה ? גאנץ פּשוֹם : גאָט האָט די גמרא מיט אַט דעם כפני חמה ? גאנץ פּשוֹם : גאָט האָט אריין געגעבען אין דער זוהן א כה אז זי נעמט ארום די גאנצע וועלם, זי ווארימט אלעמען, מריקענט אויס אלע גאנצע וועלט, זי ווארימט אלעמען, מריקענט אויס אלע

זומפען, ליימערם די לופם, און זי היילם אלע קראנקהייםען זי מצכם וואקסען אלע בלומען, גרינצייג, און פרוכמען; זי מצכם אלע גומע פרוכמען ציימיג. אָם דאָם זעלבע האָם זי מצכם אלע גומע פרוכמען ציימיג. אָם דאָם זעלבע האָם דאָך משה רבינו אויפגעמהאָן מים דער תורה! אָם דער פאר איז "פני משה כפני חמה". און אָם אזוי זיינען אלע ת"ח וואָם באלייכמען די וועלם מים דער תורה.

(ווייל די תורה זארגם פאר אלעמען: "וגר לא תונה—אם כסף תלוה . . לא תהיה לו כנשה . . אל תשת ידך עם רשע — לא תהיה אחרי רבים לרעת — כי תראה חמור שנאך רובץ תחת משאו — עזב תעזוב עמו — ושחד לא תקח, כי השחד יעור פקחים — לא תכלה פאת שדך לקצר — לעני ולגר תעזב אתם — לא תלין פעלת שכיר אתך עד בקר — לא תשנא את אחיך בלבבך — לא תקם ולא תמר בקר — לא תשנא את אחיך בלבבך — לא תקם ולא תמר — ומהבת לרעך כמוך – וכי יגור אתך גר בארצכם — כאזרח מכם יהיה, ואהבת לו כמוך — מפני שיבה תקום—והדרת פני זקן — — איך קען דען אויסרעכנען אלעס וואם עם איז דאָ אין דעם ים התלמוד ?)

פארשטעהם איהר שוין יעצם, מיינע פריינדע, פאר־
וואס די גמרא זאגם: "ת״ח שמת הכל קרוביו" ? ווייל די
תורה איז דאָך אלעמען מקרב, אפילו דעם גר און דעם
שונא! אָם פּונקם ווי די זוהן ווארימם אלעמען אַן אונ־
מערשיעד. וועה איז צו יענעם וואָם איז חו״ש פּוגע בכבוד
התורה! יענער איד איז ר״ל ווי א מת! דארום, זעהם זשע
רבותי! זיים זיך מתקרב צו דער תורה, שמיצם די שוהלען
מים די ת״ח, ואל נא תהי כמת!

מיר אידען זיינען מים דער תורה פארבונדען אזוי היוי א מאן מים א פרוי (א"ת מורשה אלא מאורסה) – ווי א מאן

איך האָב אמאָהל געפרעגט מיינעם א באקאנטען

אויב ער איז גליקליך פארחייראמה ? האָם ער מיר גע־ ענמפערם אז ביידע צוזאמען זיינען זיי גליקליך פארחייר ראמה! זי איז גליקליך און ער איז פארחייראמה! אָם אזוי רבותי! זיינען נעביך די בני תורה — זיי זיינען נים גליק־ ליך, זיי דארף מען שמיצען!

רבותי ! היינם איז דער מאג, אין וועלכען מיר אלע מענשען פון דער גאנצער וועלם, שרייבען זיך אונמער אויף דעם קאנמראקט פאר דעם גאנצען יאָהר, "ותפתח את ספר הזכרונות ויד כל אדם חותם בו". דערפאר זאג איך אייך פארלירט ניט די גאלדענע געלעגענהייט וואס איהר קענט פארלירט ניט די גאלדענע געלעגענהייט וואס איהר קענט אזוי ווי באנקירען "עשר בשביל שתתעשר "! גיט צדקה! אזוי ווי באנקירען "עשר בשביל שתתעשר "! גיט צדקה! וועט איהר ווערען רייך, און אייער חתימה וועט אייך וועם איהר ווערען דייך, און אייער דאלאר, אזוי ווי דער אינגעל וואס האט זיך באריהמט, אז זיין מאטע איז ניט קיין פאעט און ניט קיין מוזיקער, אבער מיט זיין אונטער שריפט קען ער קריגען זעהר אסאך געלד. אט אזוי קענט איהר עס אלע דערגרייכען, בלויז דורך צדקה, וואָס איהר וועט שטיצען די אַרימע לייט.

איך וויים אז איהר האָם אלע חשק צו לעבען א

גומען לעבען, און דער ווארמ "חשק״ באמרעפט אין גימ׳ דריי פון די דער צאַהל פון די דריי 408. אַם אזוי פיעל באטרעפט ווערמער: צום, קול, ממון... ממון...רבותי! גים צדקה! די נשמה פון מענשען איז געגליכען צו א ליכם "נר ד' נשמת אדם". אָט דערפאר צינדען מיר אָן חנוכה אסאך ליכם, ווייל מיר האָבען דאן געזיגם גייםמיג מים דער תורה און מים דער נשמה, היינם ווען מיר דערמאָנען די נשמות פון אונזערע עלמערען, און ליעבע, דארפען מיר זיך דער-; מאָנען אז די ליכמלאך, וועלכע סימבאָליזירען די תורה די ליכמעלעך פון חנוכה. חנוכה איז ר"ת: חיים נכתב ונחתם כל השנה. היינטיגער מאג איז אזוי שמארק ענליך צו חנוכה, ווייל מען לייענט היינט אין דער תורה כזאת יבא אהרן. און חנוכה לייענם מען אויך ואת חנוכת המובח. דאָם הייםם, מען דארף מקריב זיין די זעלבסם-ליבע, די סעלפישנעס, דעם "אדם קרוב אצל עצמו" אויפ׳ן מזבח פון תורה, וועלכע ווערם אָנגערופען "זאת" זאת התורה! ווייל די תורה איז אזוי ווי די זוהן, זי ווארימם אלעמען.

דער וואָרם "זאת" נעמם אין זיך אריין אלעם. ווייל עם באמרעפט 408 פונקט וויפיעל "צום, קול, ממון. און אויך וויפיעל דער ווארם "חשק" באמרעפט.

רבותי ! אויב איהר האָם חשק צו א גומען יאָהר, מאָ שמיצם די תורה !

זיים נים אזוי ווי יענער גביר, וואס א קאליקען אַרי־מאַן פּלעגם ער אלעמאָהל גיבען א נדבה, אָבער צו קיין רבנים, לומדים, האָם ער קיינמאָהל נים געגעבען, און ער פֿלעגם זאָגען אזוי : פאר א קאליקען שרעק איך זיך, ווייל יעדער מענש איז נים זיכער ער זאָל חו״ש נים ווערען א קאליקע, אָבער פאר לומדים האָב איך נים קיין מורא, קאליקע. אָבער פאר לומדים האָב איך נים קיין מורא,

ווייל איך בין זיכער אז קיין למדן קען איך שוין נים ווערען.
ער האם אבער פארגעסען אז מיר מייטשען אזוי דעם פסוק פון דער הפטרה אין ש"ש "ישרים דרכי ד" . . . .
ופושעים יכשלו בם" – דאָם מיינט אזוי : גאָט'ם וועגען זיינען גלייכע, אָבער די אידען וועלכע זיינען פושעים און ווילען נים געהן אופ'ן גלייכען וועג, איז דער רבש"ע ניט צופרידען פון דעם, אז א אידישע נשמה זאל פארלאַרען געהן. וואָס זשע טהוט ער ? ער מאכט שוין עפּיס א סיבה געהן עקסידענט, אז אָט די פּושעי ישראל זאַלען ניט ווילעני דיג דורך איין עקסידענט אריינפאלען אין דעם גלייכען דיג דורך איין עקסידענט אריינפאלען אין דעם גלייכען וועג, און ווערען אמת'ע גוטע אידען – שטיצט זשע די לומדים ווייל איהר זענט אלע צוקונפטיגע לומדים !

עם איז ביי אונז אין שוחל געוועזען א חזן, זעהר א מייערער איד, א גרויסער מנגן, א שעהנער דאוונער, אַבער נים פאר אונז געדאכם איז ער געווארען זעהר שרעקליך קראנק אויף ניומאָניע ר"ל. מיר האָבען איהם געשיקט די גרעסטע דאָקטוירים, פּראָפעסאָרען, און ענדליך האַבען מיר דערלעבם די גליקליכע שעה ווען דער פראַפעסאַר האָם געזאָגם אז ער איז אינגאנצען אויסגעהיילט געוואָרען פון ניומאָניע. מיר האָבען שוין מעהר קיין דאָקמוירים צו איהם נים געשיקם. מיר האָבען געהאָפם אז אין איִיניגע וואָכען וועלען מיר זוכה זיין צו הערען נאַכאמאַהל אונזער חזן'ם זיסע שמימע. אָבער עם איז אוועק א פּאַר וואַכען און מיר הערען אז דער חזן איז ערגער קראנק ווי פריחער. ער איז מסוכן.— סטייטש! האָט דער פּרעזידענט פון שוהל -געשריגען — דער פּראָפעסאָר איז א שווינדלער! די יעצ מיגע דאָקמוירים ווייםען גאָרנים, זיי האָבען דאָך אלע גע־ ! זפָגם אז ער איז שוין אינגאנצען אויסגעהיילם געוואַרען

ראן האָב איך אויסגעשריגען : רעדט נים קיין לשה"ר דאן האָב איך אויסגעשריגען : דאָקמוירים. עס איז אמת מאקע אז ער איז פון אויף די דאָקמוירים.

ניומאָניע אויסגעהיילם געוואָרען, אָבער ער איז דאָך געלער גען א יאָהר ציים צו בעם, און ער איז אויסגעצעהרם גער וואָרען. ער האָם פארלאַרען דעם אפּעמים צום עסען און קען נים שלאָפען. מען האָם איהם יעצם געדארפם ברענגען א ספּעשעליסם וואָס ווייסם ווי אריינצוגעבען א קראנקען אַפּגעשוואַכמען מענשען איין אפּעמים.

דער נמשל, מיינע פריינדע, זיינען מיר אידען אין גלות, מיר האָבען פארלאָרען דעם אפעמים צום לערנען גלות, מיר האָבען פארלאָרען דעם אפעמים צום לערנען תורה ; דער לאנגער גלות, אָם די קראנקהיים האָם אונז אָפּגעשוואכם, מיר זיינען מסוכן קראנק גייסטיג, מיר דאר־פען זיך קרעפטיגען מאָראליש, אז מיר זאָלען חו״ש נים פען זיך קרעפטיגען מאָראליש, אז מיר זאָלען חו״ש נים זיין קיין מתים אין גייסט — אל נא תהי כמת !

אָם די דריי סדרות, "תצא, תבוא, און נצבים" לערנען אונז א גרויסען מאַראל אז איין מענש געהם ארוים פון דער וועלם, תצא, און איין אנדערער ווערם געבאַרען, דער וועלם, תצא, און איין אנדערער ווערם געבאַרען, תבוא, אָם אין היינטיגען מאג, ווערם עם אלעם אויסגע־שריבען נצבים — היום! — זיים גומע דיפּלאָמאמען און שריבען נצבים — היום! — זיים גומע דיפּלאָמאמען און גים צדקה! וועם איהר זיין אזוי ווי פּרעזידענם רוזוועלם, וואָם ער לויפם און לויפם און בלייבם זיצען. אָם אזוי וועם בליי־איהר אויך באווייזען דעם זעלבען קונץ, איהר וועם בליי־בען לעבען.

אין דער מדינה "אונג" קושם מען די רביים אויף'ן
האנד. האָם מען געפרעגם דעם רבי'ן ר' זוסיע'ן וויפיעל
ער האָם ביי זיי געקריגען ? האָם ער געצייגם די האנד און
געזאָגם : אויבען אויפ'ן האנד האָב איך געקריגען אמאך
אַבער אינוועהניג גאָרנים. — רבותי ! קושם נים אויפ'ן
האנד, נאר גים אין האנד.



#### דרשת ב׳



#### הספד

וירץ הנער ויגד למשה" רש"י: גרשום בן, "וירץ הנער ויגד משה" משה היה.

מיינע פריינדע! איך פרעג א קשיה : פון וואנען נעמט עס רש"י, אז דאס וואס די תורה זאָגט סתם נער, איז עס געוועזען משה"ס זוהן גרשום ?

נאר דער ענטפער איז פשום : די תורה זאגם דאָך אז יהושע האָם געזאָגם מען זאָל די נביאים ארעסמירען. פרעגם זיך דאָך, פארוואס ? נאר ווייל זיי האָבען געזאָגם אז משה מת, איז פאר אזא נבואה קומם זיי ארעסמירען— ווייל דער וואס לאָזם איבער נאָך זיין מוידם גומע קינדער זאָגם מען אויף איהם נים דעם לשון "מת".

די תורה זאָגט דאָך אזוי אין במדבר : וימת נדב ואביהו ובנים לא היו להם. דער "ובנים לא היו להם" איז א נתינת טעם צו דעם לשון "וימת".

אז די תורה זאָגם "וירץ הנער", דער יונגעל איז געלאָפּען, איז דאָם געווים גרשום, ווייל מים זייער נבואה געלאָפּען, איז דאָם געווים גרשום, ווייל מים זייער באליידיגם וואָם זיי האָבען זיי באליידיגם גרשום׳ען. און דערפאר איז ער געלאָפען צו קעמפּפען פאר זיין עהרע און רעכם.

מס' גדרים ס"ד: כל אדם שאין לו בנים חשוב כמת שנא' הבה לי בנים, ואם אין מתה אנכי).

דערפאר זאָג איך צו אייך, פייערע קינדער ! אייער

פאַמער איז נים מוים! ווייל איהר זיים דאָך גומע גע־ מרייע קינדער, — וועם איתר דאָך פּרעגען: אויב ער איז נים מוימ, פארוואס זאָג איך א הספד ? וועל איך אייך ענמפערען: די גמרא (אין שבת קנ"ג) זאָגמ: א"ל רב לרב שמואל אחים לי בהספדאי דהתם קאימנא. רב זאַגם צו שמואל'ן, דו זאָלסט זאָגען ווארימע, ריהרענדע ווערטער, אין מיין הספד, ווייל איך וועל דאָרמען שמעהן. איז דאָך אונמעגליך צו פארשמעהן: סמיימש! ווי קען א מוימער שמעהן ביי זיין אייגענער לויה, ר"ל ? נאָר דער ענמפער איז פּשום : ווען א מענש לעכמ, ווערם ער אָנגערופען א הולך. ד. ה., עד געהם, ער פּראָגרעסירם, אלץ העכער און העכער, מים יעדען מאָג, מים יעדער שמונדע. אַבער ווען ער איז מוים, בלייבמ ער שוין שמעהן אויפ דעם אָרם, וואָם עַר האָם דערגרייכם. אָם דערפאר האָם רב געבעמען רב שמואל׳ן ער ואָל מים זיין הספר דערוועקען אין דעם עולם דעם ווילען אויפצוהאלמען דעם וויימערדיגען פּראָג-רעם אין דער צוקונפט נאָך רב'ם מויט. דערמיט וועט רב נים זיין מוים, ווייל זיין אידעע וועמ ווירקען אין לעבען נאַך זיין טויט. דהתם קאימנא!

"ווארימע רייד זאָלסמו זאָגען אין מיין הספד !"ה. האָם רב געבעמען שמואל׳ן. אַם דערפאר, מיינע מייערע פריינד! און איהר קינדער! וויל איך דערמאַגען און אויפּ־וועקען אִין אייך דעם פערלאנג צו געהן אין אייער פּאָ־ועקען אָין איין דעם פערלאנג צו געהן אין אייער פּאָ־מער׳ם וועגען, צו זיין שמאָלצע, גומע אידען.

די גמרא דערצעהלט אז דער גרויסער העלד אלכסנדר מוקדון, ווען ער פלעגט זעהן ר' שמעון הצדיק, פלעגט ער זאָגען: "געלויבט איז דער גאָט פון דעם עהרליכען שמעון. (אלכסנדר מוקדון כד חזי לר' שמעון הצ' אמר בריך אלקי דשמעון הצדיק). פון דעם זעהען מיר אז די גוטע אידען, די עהרליכע, זיי הויבען אויף דעם פרעסטיזש פון דער גאַנ־ די עהרליכע, זיי הויבען אויף דעם צער אידישער פאלק,

ווען איך זאָג עהרליך, מיין איך נים מען זאָל זיין פרום, ווייל פרום מיינם אין ר״ת פֿיעל רשעות ווייניג מצות איך מיין נאר מען זאָל זיין גום, מען זאָל האָבען א גופע הארץ.

איהר זיים דאָך נים אזוי ווי יענע קינדער אויף וועלכע דער נביא קלאָגם: האומרים לעץ אבי! (ירמיה)—ד״ה זיי וויינען נאר ווען מען לעגם אריין דעם פאָמער אין דעם האלצערנעם באַקס, אָדער ווען מען שמעהם אויפ׳ן מעמעמערי ביי דעם שמיין, אָבער נאָכדעם פארגעסען זיי.

איך האָב אמאָהל געזאָגם צו א קארגען גביר, א לענדלאָרד וואָס פּלעגם רייסען הויכע רענם ביי די אָרימע ליים: איהר זעהם דאָך ! אָם איז געשמאָרבען א איד א גביר, און ער האָם קיין זאך נים מימגענומען מים זיך אין קבר. — האָם דער לענדלאָרד מיר געענמפערם:— אין קבר. — האָם דער לענדלאָרד מיר געענמפערם:— אָם דאָס מענה איך דאָך מים די קבצנים, די מענענמס:— וואָס אהרם אייך אז איהר וועם צאָהלען נאָך א פּאָר דאָלאר רענם ? איהר וועם דאָך די געלד אלץ איינס נים מיםנעמען מים זיך אויף יענער וועלם ...

עם איז דאָ אזוינע מענשען וואָס זיינען ווי יענער מויבער, אז מען זאָגם איהם נעם געלד, הערט ער; אַבער ווען מען זאָגם איהם: גיב! איז ער מויב און הערט נים...

משה רבנו ע"ה האם געבעמען ביי גאם אז ער זאל באשמימען אלם זיין ממלא מקום אזא מענשען וואם "ואשר יוציאם ואשר יוביאם" (פּינחס). — איהר, קינדער, מים אייער צדקה וואס איהר וועם ארויסגעבען, מים אייערע גומע מעשים, וועם איהר אריינברענגען אייער פאמער אין גן עדן, צווישען די גרויסע צדיקים, און ער וועם נים זיין מוים. ווייל זיין נשמה וועם לעבען דורך אייערע גומע מעשים. דאָם מיינם "ואשר יביאם".

ותהא נפשו צרורה בצרור החיים.

#### ררשה ג׳

#### לחתונה של ת״ח

פריינדע! פארוואס באנוצט די תורה א לשון "עלייה", דארטען וואו זי וואלט געדארפט זאַגען א לשון "עליה", דארטען וואו זי וואלט געדארפט זאַגען א לשון "תדלקה"?

כדי צו פארשמעהן דעם ריכמיגען געדאנק פון דעם לשון עלייה, וועלען מיר אנאליזירען די שירים פון תהלים, וועלכע זיינען אויך געזונגען געוואַרען עפ"י עלייה, דאָם איז שיר המעלות! אין איינעם פון די שירים, איז ער משנה דעם לשון און זאָגם "שיר למעלות (קכא).

לפע"ד זאָג איך, אז דערפאר זאָגט ער למעלות, ווייל למד מיינט לערנען, איז ער דאָ מרמז אין דעם שיר, אז למד מיינט לערנען, איז ער דאָ מרמז אין דעם שיר, אז אויב א מענש וויל זיין א בעל מעלות ? מאַ זאָל ער לערנען. אָ מט למשל א רב, קען דאָך קיינער ניט ווערען א רב סיידען ער לערענט פריהער, א רב איז דאָך א מלך ! "מנא לך דרבנן איקרו מלכים, דכתיב בי מלכים ימלוכו (גיטין סב). און מיר לערנען דאָך "שהמלכות נקנית בשלשים מעלות" ד"ה ל' מעלות (אבות פרק ו); אָט דערפאר זאָגט ער למעלות.

רנן תנו רבנן און נים רבנן תנו, (דערפאר זאָגם די גמרא: תנו רבנן און נים רבנן תנו, ווייל ערשם נאָכדעם ווי ער איז "תנו", ווערם ער א רב).

דער נאמען יהודה, וועלכער מיינט לויבען גאָם, בא־ טרעפט אין גימט' ל. ד"ה, אז א מענטש דארף זיך לערנען ווי צו לויבען גאָט. עס איז כדאי צו באמערקען ווי גרויס די מצוה פון חתונה האָבען איז. אז ווייל יהודה האט דאָך געגעבען איין עצה אז מען זאָל פארקויפען יוסף'ן, און יוסף האָט דורכדעם ניט חתונה געהאט ביז 30 יאָהר, דערפאר האָם דוד המלך וואָם ער שמאַמם פון יהודה׳ן, גים געקענם ווערען קיין מלך ביז 30 יאָהר, און ער האָם זיך געדארפם אזויפיעל אָגליידען פון שאול׳ן. מדה כנגד מדה. און יהודה אליין איז אויך באשמראפם געווארען מים דער פּאסירונג פון תמר׳ן, וועלכע איז געוועזען אין סכנה צו פארברענמ ווערען זוען זי איז געווען שוואנגער מים אזוינע מייערע קינדער, פון וועלכע משיח דארף ארוים קומען. דאָם איז מרומז אין למעלות.

אָם דאָם איז דער גרויסער למוד וואָס מיר קענען לערנען אין דעם שיר למעלות. "אשא עיני אל ההרים", דוד זאָגם : אז איך גיב א קוק צו מיין פערגאנגענהיים, "אל ההרים" מיינט אל ההורים, ד.ה., צו מיינע עלמערען, — זעה איך אז "מאַין"! אז איך בין דאָך פון גאָרנים, ווייל מיינע עלמערען זיינען דאָך שיעור נים פארברענם גע־מיינע עלמערען זיינען דאָך שיעור נים פארברענם גע־ווארען, נאָך זייענדיג ביי דער מאַמע אין בויך!

די גמרא זאָגמ: (ברכות מ"ז) "תשעה וארון מצטרפין" פרעגט די גמרא: וארון גברא הוא ? איז דאָך שוועהר צו פארשטעהן, סטייטש: נו! און די גמרא אליין האָט דען ניט געוואוסט אז איין אָרון איז ניט קיין מענש? נאר די גמרא רעדט דאָ ניט פון אזא ארון וואו די תורה שטעהט, די גמרא שמועסט דאָ פון א ת"ח וואָס איז אויסגעטהאן פון דער גשמיות'דיגער וועלט, און איז ממש ווי איין ארון הקדש. פון אָט אזא ת"ח מיט נאָך א ניין (9) בעלי-בתיט ווערט זעהר א גוטער מנין, זיי זיינען זיך גוט מצטרף... פרעגט אויף דעם די גמרא: סטייטש! וויאזוי קענען זיי זיך מצטרף זיין ? וארון גברא הוא ? די בעלי בתיט האלטען דאָך פון דעם כלל, אז דער רב דארף זיין ווי איין מלאך ד' צבאות הוא", און א מלאך איז דאָך ניט קיין מענש און ער דארף דאָך ניט עסען...

אָם דערפאר, רכותי! זאָג איך צו אייך, אז אונזער חתן, חאָפש ער איז א חכם און א למדן, איז ער אָבער א מענש צווישען מענשען, ער איז גים קיין מלאך, ער איז נים פון יענע חתנים וואם זיי זוכען א כלה מים (3) דריי מעלות: 1) זי זאָל זיין רייך; 2) זי זאָל האָבען געלר, און מעלות: 1) זי זאָל זיין פארמעגליך. — ניין! ער האָם בלויז געזוכם א געםרייען חבר אין לעבען, און גאָם האָם איהם צוגער שיקם איין אמת'ע, שעהנע, געמרייע פרוי!

אָם דער זילבערנער חתן אונזערער איז א גרויסער למדן, אָבער ער איז ביי זיך פשום. נים ווי יענער רב וואָם פלעגם וועלען מען זאָל איהם טימולירען מים'ן נאָמען דאָקמאָר. איינמאָהל האָם איהם א אידענע געפרעגם: רבי! איך האָב א שאלה אויף א געשאָכמענע הינדעל. זאָגם דער רב: פּליעז רופט מיך דאָקמאָר! איז די אידענע אנמלאָר רב: פּליעז רופט מיך דאָקמאָר! איז די אידענע אנמלאָר פען. פרעגט זי דער רב: פארוואָס אנמלויפט איהר ?! זאָגם די אידענע, איך האָב דאָ גאָרנים וואָס צו מהאָן! די הינדעל איז שוין מוים און קיין שום דאַקמאָר קען איהר שוין נים העלפען.

אָבער אונזער חתן איז ביי זיך נים שמאַלץ מים זיינע מיטולען, דערפאר וועם די אידענע נים אנטלויפען.

איך בין אמפהל געוועזען צו א חתונה, פון א יונגע מיידעל מים א רייכען מפן. פרעג איך די מיידעל: דו ביזם שוין אלעם דערגאנגען וועגען דיין מפן ? הפט די מיידעל געענטפערט: אלעס דערגאנגען נפר די יפהרען נים! פבער איך הפף אז דפס וועל איך דערגעהן נפך דער חתונה.

אָם דערפאר זאָגט די תורה (אין בהעלותך) אל מול פני המגורה יאירו ! ד"ה, די פרוי, די וועלכע' דארף אָנ־ צינדען די אמת'ע ליכם אין דעם פאמיליען לעבען, דארף זיין גלייך מיט'ן מאן. זי זאַל זיך נים גרויסען געגען דעם מאַן, און דער מאן נים אנפקעגען איהר. זיי זאָלען זיין ביי זיך פשום און אויפריכמיג.

די פרוי זאַל נים דארפען קיין מעדיצין. ווייל אין איי-ניגע פאמיליעם דארף די פרוי חו"ש א מעדיצין, אָם למשל איז א מאַן געקומען צו א רב, און באקלאָגט זיך אז זיין פרוי איז קאַלם צו איהם, האָם דער רב געזאָגם, עם איז דאָ צו דעם א מעדיצין. קויפט איהר א פוטער מאַנטעל, וועם זי ווערען ווארים.!

אַדער א פרוי האָם געזאָגם צו א מאַן : דו ווייסם אז דער דאָקטאָר האָם א קוק געטהאָן אויף מיין צונג, האָם ער מיר פארשריבען א מעדיצין צו קרעפּמיגען. — האָם דער מאן אַנגעפאנגען שרייען : אוי, גוואַלד ! און אַהן א מעדיצין האָסמו דען ווייניג קראפט אין דיין צונג ? !

עם זיינען דאָ אזוינע פרויען וואָם מרייבען מים זייער צונג ר"ל צו משוגעת!

איך בין אמאָהל געגאנגען וויזיטען מיינעם א מעמ־ בער וואָם איז נעביך משוגע געוואָרען, ווייל זיין פרוי איז פון איהם אנמלאָפען. פרעג איך דעם דאָקמאָר וועגען מיין מעמבער'ם אויסזיכמען ? האָם דער דאָקמאָר געזאָגם אז מיין מעמבער איז שרעקליך קראנק, אָבער ער האַפּם אז ער וועם בעסער ווערען.

דערווייל האָב איך געהערם שרעקליכע געשרייען פון א גייסטיג קראנקען. פרעג איך דעם דאַקטאַר : וואָס זיינען די אויסזיכמען פון אָם דעם אומגליקליכען ? האָם דער דאָקטאָר געענטפערט : דאָס איז דער מאַן װאָס איז אנט־ לאָפען מים אייער מעמבער׳ם ווייב. ער האָם נים קיינע ! האַפנונגען

איינמאָהל בין איך געוועזען אויף א זילבערנע חתונה, און א גענעראל וואס איז געווען א גוטער פריינד פון דעם חתן, איז צוגענאנגען צום חתן און איהם צוגעשפּיליט א מעראל צום ברוסט. נאָכדעם איז ער צוגעגאנגען צו דער כלה און איהר אויך געגעבען א מעראל.

יעדער פאמיליען לעבען איז א מלחמה", האָט דער "
גענעראל געזאָגט, "און יעדער וואָס באווייזט דורך צו לעבען פינף און צוואנציג יאָהר אין אזא מלחמה און ארויסקומען מיט גאנצע ביינער, אָט דער איז א העלר, און ער פארדיענט כשר א העלדען מעדאל! — איך ווינש אייך איהר זאָלט דערלעבען צו טראָגען אזעלכע מעדאלען.

יעצט, מיינע פריינדע, פארשמעהט איהר שוין פאר־
וואָס צו פינף און צוואנציג יאָהר נאָך א חתונה פּראוועט
מען א זילבערנע חתונה — עס קומט א זילבערנע מעדאל!
(ניט ווי מוסאָליני האָט געפרעגט א סאָלדאט פארוואָס 
קומט דיר א מעדאל? האָט דער סאָלדאט געענטפערט:
ווייל איך בין געווען דער ערשטער צו אנטלויפען פון 
מוניסיע).

איך פארשמעה אז די שוויגער איז אויך צופרידען פון דעם חתן'ם באשעהרמע, ווייל איך האב אמאהל גע־פרעגמ א פרוי, וועלכע האם חתונה געהאט מים איהר מאן, געגען זיין מאמעם ווילען, אויב זיי האבען זיך שוין איבערגעבעמען ? און אויב די שוויגער גלייכט זי ? האַט די פרוי געענמפערט, ווייזט אוים אז ניט, ווייל זי וואוינט איצט מיט אונז צוזאמען.

איך וואונש דעם חתן מים דער כלה א גליקליכען לעבען. די כלה זאָל נים האָבען קיין צרות פון איהר קאָפּ. ווייל א איד האָם זיך פאר מיר פארקלאָגם אז זיין ווייב האָם צרות פון קאָפּ. זאג איך צו דעם אידען : לעגם נים יַאָב דער איד ! זְאָגט דער איד : זְאָגט דער איד : קפּ ! געהם מים איהר צו א דאַקטאָר ! זיָגט דארף אלעמאַל קיין דאָקטאָר וועט איהר ניט העלפען, זי דארף אלעמאַל נייע פּאריזער העמס. . . .

דער פאמיליען לעכען איז געכוים אויף חנוך הבנים, און יעדער איד קען האפען אז פון איהם זאָל ארויסקומען דער גואל צדק. ווייל ווען יצחק האָם דערזעהן זיין רבקה׳ן זאָגם די תורה, "וירא והנה גמלים באים", גמלים איז א לשון גמול (תה' קלז) שישלם לך את גמולך. יצחק האם געזעהן אז דער בעל הגומל וועם פון איהם ארויסקומען באָב וועם באַצאָהלען אלע רשעים און אנמיסעמימען פאר זייער רשעות, און מיר וועלען זעהן בנחמת ציון וירושלים בב"א.

מיָינע פריינדע ! פּיעלע ווערמער מיימש איך מים א פארדרעהמען פּשמ׳ל. אזוי ווי איך מיימש דאָ "גמלים״ א לשון ״גמול״, (באצאָהלען). — אָדער ווי א ישובניק האָם געמיימשמ : "ויברך את הגמלים״ ער האָט געבענשט די קעמלען. אַבער עם איז צוליעב זעהר א וויכמיגען צוועק.—

מיין מייערער פריינד, דער מאַזשיצער רבי שלימ"א, דערצעהלמ מיר אז זיין זיידע פלעגמ אריין קריכען שנעל ביי א גוי אויפ'ן וואָגען, ביפאר דער גוי האָם געזאָגם: שדי! (חאָמש אויף גויאיש מיינט עס: זעץ זיך אנידער).



#### דרשה ד.

#### להכנסת תורה

ויהי בנסע הארן ויאמר משה קומה ד'. (רש"י : לפי שהיה מקדים . . . היה משה אומר עמוד והמתן לנו, ואל תתרחק ממנו).

רבותי! מיר נעמען דאָ אין שוהל היינם אויף זעהר א וויכטיגען, מייערען גאַסם. מיר נעמען דאָ היינט אויף די תורה! אָט דערפאר שריי איך יעצט אוים: עמוד, עמוד! ואל תתרחק! אידען, דערווייטערט זיך ניט פון דערתורה!

עם איז דאָ א פּסוק (שמואל א', סימן כ) אין וועלכען : עם איז דאַ איין אָנדייטונג ווען די גאולה וועט קומען "אם אמר אמר לנער הנה החצים ממך והנה" – חצים, מיינם מען די תורה! ווייל מיר אידען האלמען נים פון קוילען וואָם פארניכטען די וועלט, און הרג'נען מענשען. ניין! מיר האלמען פון דעם אז מען דארף די וועלמ צי־ וויליזירען, אויפקלערען, דאן וועם זיין גום פאר אלעמען. הקול, איז קויל יעקב. אַט דער קול פון תורה, דאַס איז יעקב'ם קוילען. נער, דאָם מיינמ מען דאָם אידישע פּאָלק ! דער נביא רופם אָן דאָס אידישע פאָלק "נער". (הושע יא) כי נער ישראל ואוהבהו. (פון ליעבשאפט צום פאָלק רופט ער עם נער, דאָם מיינט יוגענד) — דער געדאנק פון דעם פסוק איז אזוי : אויב דאָס אידישע פאַלק וועם האלמען די תורה נאָהענט צו זיך, ד. ה., אם אמר לנער הנה החצים ממך והנה, — דאן וועם קומען די גאולה; קחנו ובאה, כי שלום לך!

אויב אָבער אז אידען וועלען זיך חו״ש דערווייםערען פון דער תורה, "אם אמר לעלם הנה החצים ממך והלאה״ פון דער תורה, "אם אמר

עלם, איז א לשון העלמת עין. ד.ה., אויב אידען ר"ל וועלען זיך מעלים עין זיין און דערוויימערען פון דער תורה, עם זועמ זיין עלם, און חצים הלאה! דאן וועם זיך חו"ש דער גלות פארלענגערען, דאן וועם ר"ל זיין לך! כי שלחך ד', ד.ה., גאַם האָם אונז משלח געווען. עס איז א צרה ווייל עס איז כנסע הארן.

אָם דאָם איז דער רעיון פון הפטרת מחר חדש, ווייל הדש מיינם מען א נייע וועלם, (לשון חדש־ניי) און דער סימן פון דער גאולה איז אצל האבן. אָבן—מיינם מען די תורה—מלשון שני לוחות אבנים. אָבן! איז אין גימט' 53, און אָם אזוי פיעל סדרות איז דאָ אין דער תורה (ווייל ויגש און ויחי רעכנען זיך מחוברים).

שלשת החצים צדה אורה. דאָם מיינט מען די דריי קוילען: - תורה - נביאים - כתובים. - אורה, דאָם איז דאָך די גרעסמע ליכמיגקיים, און די רשעים ווילען ברענגען פינסמערניש אויף דער וועלמ, זיי ווילען אויסרייסען דעם לאמפּ, ד. ה., די תורה. זיי האַבען שוין פארניכמעם לענדער און זעהר אסאך מענשען. און דורך זיי האָם מען אפילו אין דער פרייער אמעריקא געמוזם מאַכען פּינסמער, אָבער דער רבש"ע וועם זיי באצאָהלען מדה כנגד מדה, אָם די אנטיסעמיטען וועלען אליין מוזען ווערען א ברעגעגדיגער לאמפ, א לאמפ מוז מען די ערשמע זאך אויפהענגען, אין אָבענד דארף מען איהם אַנצינדען, און ביינאכם ברענם ער, ביז עם ווערם ליכפיגער פאג. דאן געהם ער אוים. אָם אזוי וועלען די אנטיסעמיטען הענגען, אַנצינדען זיך און ברענען דורך אונזער פינס־ מערע גלות נאַכם, און אז משיח וועם קומען, אז "אַתאַ בקר", דאן וועלען זיי אויסגעהן ווי א ליכט, ימ"ש וזכרם!

אַם איז דער געדאנק פון די ווערטער: מדוע אַם דאָם איז דער געדאנק פון די פארוואס לא בא כן ישי ? ד.ה., פארוואס קומט ניט משיח כן דוד ?

ער קען אָבער נים קומען, סיידען מיר אידען וועלען פריער שיסען מים אונזערע קוילען פון ציוויליזאציע, מים'ן גרוים־ען שפראם פון ליכמיגקיים, מים דער תורה.

נים ווי יענער ישוב'ניק, אז מען האָט איהם מכבד געווען מיט אריין שרייבען איין אות אין דער תורה, האָט ער געכאַפּט די פּען ביי דעם סופר, און געוואלט אליין שרייבען. פרעגט איהם דער סופר : איהר קענט דען אליין גוט שרייבען ? חו"ש, האָט דער ישוב'ניק געענטפערט, גוט שרייבען ? חו"ש, האָט דער ישוב'ניק געענטפערט, איך קען ניט. נאר איך חתמע מיין נאָמען מיט א צלם.

מיר האָבען ר"ל אסאך אזוינע ישוב'ניקעס, וואָס וואַלמען וועלען אריין ברענגען דעם צלם אין אונזער אי־ דישער אמונה !

רבותי ! מייערע אידען ! איהר קענמ קויפען די אותיות פון אייערע נעמען, דאָם איז א גרויסע, זעהר א גרויסע מצוה ! און אויך א חכמה, ווי צו פאראייביגען אייער נאָמען אין דער אייביגער תורה.

דער ארון הקדש איז געמצכם פון הצלץ עצי שטים. ווייסט איהר פארוואס ? ווייל אין דעם ארן שטעהט די תורה וועלכע איז עץ חיים היא למחזיקים בה. שטיצט זשע רבותי די תורה! וועט זי אייך זיין צו הילף, אז איהר זצלט לאנג לעבען און זיין געזונד! עץ חיים היא למחזיקים! נישט למזיקים, נאר למחזיקים!

אויף דעם פסוק: שני גוים בבמנך, זאָגם רש"י "אלו אנמונינוס ורבי שלא פסקו מעל שולחנם לא צנון ולא חזרת "... — ווייסם איהר מיינע פריינדע וואס פאר א געדאנק דאָ ליגם אין די ווערמער צנון וחזרת ?

פשום! צנון העלפם איבערקעהרען דעם עסען, און

חזרת שניידם דעם עסען פאנאנדער אין מאָגען. דאָם מיינם אז רבי מים אנמונינוס'ן הָאָבען געוואוסט אז דער עסען איז נים דער עיקר; מען מוז דאָך עסען, אָבער דער צוועק פון דעם עסען איז, אז מען זאָל איהם איבערקעהרען צום כח און קראפט. אויף צו קענען מהאָן גומעם אויף דער וועלט.

יעצמ רכותי! האָבען מיר א געלעגענהיים איבער צו קעהרען דעם עסען צו איין תכלית, צו דערגרייכען דעם צו קעהרען דעם עסען צו איין תכלית! מיר האָבען דאָ די צוועק. מיר האָבען דאָ דעם תכלית! מיר האָבען דאָ דע תורה; שרייבט אריין אייערע געמען אין דער תורה; ווייל אָט אויף דעם לעבען מיר, אָט דעריבער עסען מיר, אם אין תורה אין קמח", — איז דאָך א קשיה: סטייטש! מיר האָבען דאָר געזעהן אז מענשען האָבען קמח האָטש זיי האָבען אין זיך נים קיין תורה — נאָר דער ענטפער איז פּשוט: אויב זיי האָבען נים קיין תורה, מאָ צו וואס טויג זיי די קמח? אז זיי זיינען דאָך נים מהפּך דעם עסען צום תכלית, אז זיי האָבען נים קיין צנון וחזרת אויף זייערע טישען. וד"ל.

זיים נים רבותי אזוי ווי יעגער חתן בחור, וואָם האָם געזאָגם אז ער קען נים חתונה האָבען, ווייל פאר א גע׳גם׳ע האָם ער מורא, וויבאלד זי מויג נים פאר יענעם, מויג זי פאר איהם אויך נים. פאר איין אלמנה האָם ער מורא, אז פאר איהם אויך נים. פאר איין אלמנה האָם ער מורא, אז ער זאָל חלילה נים שמארבען אזוי ווי יענער. און א בתולה — זאָגם ער— ווייסם מען דאָך גאָרנים אויב זי מויג ? — נאר יענעם׳ם ווייב, זאָגם ער, דאָם וואַלם יע געווען גום; נית ווייל וויבאלד זי מויג פאר יענעם, איז זי גום פאר איהם ווייל וויבאלד זי מויג פאר יענעם, איז זי גום פאר איהם אויך. און אָם אזוי זיצם ער שוין, אָם יענער בחור, ביז פופציג יאָהר.

זיצם נים רכותי! די תורה איז אונזער כלה — א"ת מורשה אלא מאורסה. קויפם כלה-מתנות, גים געלד, ווייל מיר מהוען א גומען שדוך; מיר האָבען א רייכען מחותן, דער רבש"ע איז דער מחותן, און ער זאָגט דאָך לי הכסף ולי הזהב (חגי ב).

און אז דער רבש"ע איז אונזער מחותן, וועם דאָך איהם נים אָנשמעהן חו"ש, אז מיר זאָלען זיין אָרימעליים. וועם ער אונז מאכען רייך! — פאָ זעהם־זשע, שנעלער! קויפם כלה מתנות צו דער תורה, גים געלד! וועם איהר רייך ווערען).

איהר קענט קויפען די אותיות פאר אלעמען אין די אויגען, אז אלע זאָלען זעהן.

א גלח האָם אמאָהל געפרעגט כיי א רב, פארוואָס ביי אונז שוהל מומעלם מען ? און ביי זיי איז שמיל, בלויז דער גלח אליין רעדם. האָם דער רב איהם געענמפערם, עם איז אונזער תורה, מיר האָבען עם נים גע'גנב'עם, שרעקען מיר זיך נים צו שרייען הויך, אָבער איהר האָם דאָך אסאך זאכען אין אייער מעסמאמענם וואָם איהר האָם שוין גע־זאכען אין אייער מעסמאמענם וואָם איהר האָם שוין גער גנב'עם פון אונזער תורה, דערפאר מוזם איהר האנדלען שמיל, פונקם ווי מים גע'גנב'עמע סחורה.

פריינדע! איהר זיים אלע ווילקאָמען אין אונזער פריינדע! איהר איהר אווים שוחל צו מומלען און צו קויפען, און צו דאוונען און אלדאס בומעס. — נים ווי אין יענעם מעמפעל: --

א גרינער האָם נים געהאם קיין געלד אויף א פיקעם ראש השנה. איז ער צוגעגאנגען צום שמש און געזאגם : איך וויל אריין געהן אין שוחל און ארוים רופען מיינעם א בעקאַנטען, ווייל זיין ווייב איז קראנק. זאָגם דער שמש, איהר קענם אריין געהן, נאר געדענקם אויב איך וועל אוים־געפינען אז איהר דאווענם, וועל איך אייך ארוים שמייםען.

ניין, רבותי! איך האלם אז איהר מעגם אפילו דאַוונען

דאָ אויך. אָבער צו אויפהאלמען די שוהל מים דער ת״ת דארף מען געלד! מאַ גים געלד!

אויב איהר ווילם וועל איך אייך זאָגען נאָך א פּאָר (אויב איהר ווילם וועל איך אייך זאָגען נאָך א פּאָר ווערמער :

די מלאָכים האָבען נים געוואַלם לאַזען משה'ן געמען די תורה, זיי האָבען געוואָלם די תורה. האָם זיי משה רבינו געפרעגם, אויב זיי ווילען די תורה, מאָ פארוואָם האָבען זיי געגעסען פלייש מים מילך ווען זיי זיינען געווען ביי אברהם אבינו ? האָבען זיי נים געהאם וואָם צו ענמפערן.

ביי מיר איז אמאָהל געקומען א איד און האָם אין א שפּאָם געפרעגם : אזוי ווי ער מים זיין פרוי האָבען א שפּאָם געפרעגם : אזוי ווי ער מים זיין פרוי האָבען געגעסען פּלייש און פארמרונקען מים מילך, מאָ וואָם דאר־ פען זיי יעצם מהאָן ? האָב איך געענמפערם אז דער דין איז אזוי ווי מים א מעסער, מען דארף זיי ביידען אריין שמעקען אין דער ערד.

איהר פארשטעהם, רבותי! מען מאָר קיין לצנות פון דער תורה נים מאַכען! אז איך זאָג א שפאס, טהו איך עם למען המצוה של החזקת ביה"כ. — ווייל אונזער שוחל איז אזוי ווי א שעהנע פרוכם, אָבער אינווייניג איז דאָ ווייניג זאפם. זי שטעהם אין אָרימען געגענד, און מען דארף געלד אויפצוהאלמען די שוחל מים דער תלמוד תורה).

די מאסקימעס (איך מיין משכילים) זאָגען: "אדם קרוב לעצמו", איז דאָך א קשיה! די גמרא זאָגט דאָך אצל עצמו! (יבמות כה) — דער פשט פון "אצל" מיינט: אצל עצמו! (יבמות כה) — דער פשט פון "אצל" מיינט: אז א מענש איז נעהענטער צו דעם וואָס איז ביי זיין זייט. אצל עצמו! און די שוהל איז דאָך אונז אזוי נאָהענט, ווייל אצל האָבן", מען לערענט דאָך דאַרטען תורה!

# שלח

#### שבח על ת״ח שמת בניסן

היש בה עץ, (רש"י) אם יש כה אדם כשר שיגין עליהם. רבותי! וואָם מיינט עם "אדם כשר"! ווי פאסט זיך דער לשון "כשר" אויף א מענשען ? דער ווארט "כשר" פאסט זיך דאָך אויף א פּראָדוקט, אָבער ניט אויף א מענ־שען. (די גמרא אין שבת ק"ה באנוצט אויך דעם לשון "כשר" אויף א מענשען).

מיר קענען דאָך נים זאָגען אז די תורה מיינם דאָ כשר : א רב וואס זאגם גאנץ קרום א דרשה. ווייל ניקב הקרום, איז נים כשר, אָבער גאנץ קרום איז כשר — ניין! דארמען זיינען דאָך נים געווען קיין רבנים.

דענק איך אז די גמרא און רש"י ווילען דא אויסדריקען מיט דעם ווארט כשר אזא סארט מענשען, וואס באנוצט זיינע כשרונות לטובת הכלל. "כשר" איז א לשון
"כשרון". אויב מיר וועלען עם מאקע אזוי מייטשען, דאן
פארשטעהען מיר זעהר גוט די ווערטער "אדם כשר שיגין
עליהם".

מיר געפינען אין תנ"ך דעם לשון מה היא אייניגע מאָהל. (אין שלח) וראיתם את הארץ מה היא. (אין חיי שרה) כסף ביני ובינך מה היא. (אין תהלים ל"ם) ומדת ימי מה היא (אין זכריה) ואמר מה היא. — אָם די אלע אויסשפּרוכען מים דעם זעלבען לשון מה היא, האָבען צווישען זיך א געמיינשאפטליכען געדאנק. זיי שטעלען פאַר דעם פארשיעדענארטיגען האראקטער פון מענשען. עם איז דאָ א גרופּע מענשען וואָס זייער הויפּט ציעל אין לעבען איז געלד, דאָס איז די גרופּע פון כסף ביני ובינך מה היא.

עם איז אָבער דאָ אזא גרופּע, וואס זיינען מפּקיר זייער ציים, געלד און ענערגיע למובת הכלל, דאָם איז די גרופּע פון ומדת ימי מה היא(ומדת לשון ומדות מובות). דאָם זיינען מענשען מים גומע הערצער וואָם שמרעבען נים צו קיין געלד, אָדער צו הייזער מים מאָרמגעדזשעם אין באַנק, זיי זיינען צופּרידען מים א באַנק אין הויז.

מיינע פריינדע! מם א דער מענש וואס איז פון אונז
יעצם אוועק אווף דער אמת'ער וועלם, ער האם זיכער
באלאנגם צו דער האראמקער גרופע פון ,ומדת ימי מה
היא, און צו דעם קלאם פון אדם כשר, ווייל ער האם
באנוצם זיינע (כשרונות) פעהיגקיימען, ענערגיע און גער
זונד פאר'ן פאלק און פאר דער מענשהיים.

איהר הערם, מיינע פייערע פריינד! עם איז דא א פסוק (אין קהלת ד), ושבח אני את המתים שכבר מתו מן החיים אשר המה חיים עדנה", איז דאָך דער פסוק זעהר קשה: סטייטש! פארוואם לויבט עפים קהלת די טויטע מעהר פון די לעבעדיגע? מיט וואס זיינען דאָם די טויטע מעהר מיוחסים פון די לעבעדיגע? און אין אלגעמיין איז דאָך צופיעל ווערטער אין דעם פּסוק. ער האָט דאָך געקענט דאָר צופיעל ווערטער אין דעם פּסוק. ער האָט דאָך געקענט זאָגען "ושבח אני את המתים מן החיים".

#### :איז דער ענמפער אזוי

דער פּסוֹק שמועסם דאַ פון אזוינע מענשען, וועלכע זיינען נים קיין פויםע פאקע אויף איין אמת, נאָר אזוינע מענשען וואס לעבען, נאר זיי שמארבען אָפּ פּון דעם גשמיות'דיגען לעבען, פון די תאות הבהמיות, פון די ערדי ליכע און קערפערליכע פארגעניגענס, און זיי ווידמענען זייער געזונד און ציים פאר דער מענשהיים און די תורה.

פָּם דאָם האָם קהלת אויסגעדריקם אין די ווערטער:
"ושבח אני את המתים שכבר מתו מן החיים". ד.ה., איך
לויב יענע מוימע, וועלכע זיינען שוין פון לאַנג אַפּגעשמאַר־
בען, נאָך זייענדיג ביים לעבען, אָם אזעלכע מוימע מעג
מען לויבען אלע מאָהל אפילו אין ניסן, ווייל זיי זיינען אין
א פיעל העכערע מדרגה פון די לעבעדיגע וואָם לעבען נאָך
"אשר המה חיים עדנה" ווייל אָם די מוימע לעבען דאָר,
"במיתתן קרויים חיים").

אָם דאָם מעג מען זאָגען אין ניסן אויך, ווייל עס איז דאָך ניט קיין הספד.

אָם דאָס איז די אורזאכע פארוואס יעקב אבינו האָם פריהער נים געגלויבט אז יוסף לעכט, "כי לא האמין להם". אָבער אזוי שנעל ווי ער האָם דערזעהן די עגלות, האָם ער באַלד אויסגעשריגען: רב! עוד יוסף בני חי! ווייל חאָםש יעקב אבינו האָם זיכער געגלויבט אז יוסף לעבט, אָבער זייענדיג אין אזא לאַנד ווי מצרים א משנה למלך, האָם יעקב זיך פאָרגעשמעלט אז צו דער תורה פון שם ועבר איז ער שוין אָפּגעשמאָרבען. אָבער אז ער האָם דערזעהן אז יוסף דערמאָנט איהם די פּרשה פון עגלה ערופה, האָם ער אויסגעשריגען: רב! עוד יוסף בני חי! מיין זוהן איז א לעבעדיגער איד (א רב).

פריינדע! אָם אָ דער תלמיד חכם איז אויך נים פוים, זיינע מעשים און זיין תורה לעכם!

אָט דאָס איז דער פשט אין אָבות ד "הילודים למות

והמתים לחיות", אָט די וועלכע ווערען ווי א מטבע אין א פוסטען קרוג פּאָפּולער און באריהמט אין דער ערדליכער גע־זעלשאפט, "למות", זיי שטארבען אָפּ פון דער אמת'ער וועלט.

אָבער אָט די אמת'ע ת"ח, וועלכע זיינען אין דער בחינה פון "עני חשוב כמת" נאָך ביי זייער לעבען, אָט די ת"ח וועלכע זיינען אין דער בחינה פון "נשכחתי כמת מלב"... אָט אָ די מתים איז ל ח י ו ת! ניט נאר זיינען זיי ניט טויט ביי זייער לעבען, נאר אפילו ווען זיָי שטארבען לעבען זיי! זייערע מעשים טובים, זייער תורה לעבט!

א רב האָם אָפּגעשמימט די חתונה פון זיין מאַכמער אויף א געוויסען מאָג, אָבער אזוי ווי דער גביר פון יענער אויף א געוויסען מאָג, אָבער אזוי ווי דער גביר פון יענעם מאג די שמאַדם האָם אויך געוואלם פּראווען אין יענעם מאַג די חתונה פון זיין מאָכמער, און דער איינציגער בענד מוזיק וואָם איז געוועזען אין שמעדמעל, וואָלם דאָך נים געקענם שפּיעלען אויף ביידע חתונות, האָם דער רב איינגעלאדען דעם גביר צו זיך. ממילא האָם דער גביר געמוזם אָפּלעגען די חתונה פון זיין מאַכמער אויף איין אנדער מאָג.

אָם אזוי, מיינע פריינדע, האָם דער רבוש"ע געמהאָן צו אונז: ער האָם באשמימם צו צונעמען אָם דעם גרויסען צו אונז: ער האָם באשמימם צו צונעמען אָם דעם גרויסען ת"ח פון אונז, אין דעם חדש ניסן, און ער האָם געזאָגם צו אונז, די מרערען מים דעם הספד וועם איהר מוזען אָפּלעגען אויף איין אנדער מאג. נשמה איז בגימט' "השמים", און השמים שמים לד'. גאָם האָם צוגענומען די נשמה פון דעם ת"ח צו זיך.

צו אייך, מיינע פריינדע, וויל איך זאָגען, אז פאלשע טרערען מיט נארישע צערעמאָניעס איז זעהר ניט ריכטיג. אָט צום ביישפּיעל, האָט א פרוי אמאָהל א קוק געטהאָן אויף א מת, ווען ער איז געלעגען אין באַקם, האָט זי א קלאַפּ געטהאָן מיט'ן האנד אין באקם, און געזאָגט : "נאַק אַן וואוד, ער קוקט אוים שעהן, אָן עין הרע"! . . .

ווען דער צדיק לעבט, איז ער "כתמר יפרח", ווייל ער איז זיך עוסק אין דער תורה וואָס באשטעהט פון זעקס הונדערט און דרייצען מצות, און פון די זיבען און צוואנציג אויתיות פון אלף בית, ס"ה גימט' ת"מ"ר, זעקס הונדערט מיט פערציג. — אָט אויף דעם וואָס דער תמר איז אויסגעריסען גער וואָרען טהוט אונז אויף איין אמת וועה די הארץ.

מיר קענען זאָגען בלויז די עטליכע ווערטער פון (איכה ב, י"ג) "כי גדול כים שברך, מי ירפּא לך"! ווייל אזוי ווי ווען א שיף ווערט צובראכען אויפ'ן ים און זי זינקט איז דאָך ניט קענטיג, ווייל זי איז דאָך אראָפּ אין דעם טיעפען אָפּגרונד פון ים, אזוי איז דאָ אונזער חורבן גרוים אָבער ניט קענטיג, ווייל מיר טאָרען אפילו ניט קלאָגען אויף דעם אין דעם חדש ניסן.

אָבער ביי אונז וועם דער פארלוסם פון אָם דעם גור מען מענשען זיין קענמיג. ווי א חורבן אויף דער יבשה. וויל דער גרויסער ת"ח איז נימא! א גרויסע נשמה איז אויסגעלאָשען געוואָרען. א נשמה וואָם האָם באלויכמען אונזער שווערען גלות. איצם זיינען מיר אלע פאר׳יתום'ם ווייל דער ת"ח איז מוים.

נאָך מיר הֹאָם געזאָגם נאָך א רב פּאָלגענדע ווערטער:

ווער זאָגם עם אז אָם דער ת״ח איז געשמאַרבען ? אַנער זאָגם עם אז נים געשמאַרבען ! אזעלכע גייםמער אָ, ניין ! ער איז נים געשמאָרבען ! אזעלכע גייםמער שמארבען נים, — ער לעבם ! זיין נשמה שוועבם, מיר הערען זיין מעכמיגע שמימע, מיר זעהען זיין אויסגער שמרעקמע האנד וואָם פיהרם אונז דורך אונזער לאנגען גלות וועג.

נאָכדעם האָם גערעדט א דרימער רב. האָם ער זיך געווענדעם צום מוימען און געואָגט אווי:

דו ביזם נים מוים! דו לעבסם! צדיקים קרויים חיים, אפילו במיתתן!

ווען איך בין ארוים פון דעם הספד, האָם מען מיך געפרעגם : איז עם אמת אז דער רב איז געשטאַרבען ? האָב איך געענטפערט : מען ווייםט נאָך נים. — עם איז א מאָדנע וועלם . . . .



### קרπ ◆

#### דרשה בענין קדיש - לסדר׳ קרח ולפורים

די שוהל איז אָנגעפּאַקם מים קדיש זאָגערם, און איהר ווילם אז איך זאָל אייך זאָגען א מעם פארוואם מען זאָגם קדיש ?

מיר לערנען אין דער תורה, אז מרע״ה האָם געזאָגם צו דער עדת לָרח, "ואהרן מה הוא! פרעג איך אייך, רבותי! וואָם האָם משה געמיינם מים די ווערטער: מה-הוא? — דער ענטפער איז פשום.

די גמרא (חגיגה ד') זאָגט: איזהו שומה זה המאבד כל מה שנותנים לו, איז דאָך די גמרא קשה: סמייטש! מיר זעהען דאָך אז עס זיינען דאָ שומים וואס פארלירען קיינמאָהל גאָר נים, אדרבה זיי געפינען זעהר אָפט, און גראדע חכמים פארלירען (לא לחכמים לחם).

נאָר דער פּשם אין דער גמרא איז אזוי: דער כח פּון חכם באשםעהם אין דעם ווארם מה. די גמרא (תמיד ל"ב) זאָגם: איזהו חכם הרואה את הנולד. נולד מיינם מען דעם תכלית פּון יעדער ארביים, און דער תכלית פּון חכמה ד"ה, די ענדע פּון דעם וואָרם חכ־מה איז די לעצמע צוויי אותיות: מה הי ערשמע אותיות שמעלען צוזאמען דעם ווארם ההלמ זיך קליין און נידריג ביי זיך. ער פרעגם אלעם וואָם ער דארף פארשמעהן: מה זיף ער איז אין דער וואָם ער דארף פארשמעהן: מה זיף ער איז אין דער בחינה פון א "לומד מכל אדם (פּ"ק ד") אָם דאָם איז דער פשט פון די ווערמער (קהלת ז) החכמה תעז לחכם, די פשט פון די ווערמער (קהלת ז) החכמה תעז לחכם, די

אותיות כח-מה גים איהם עז, שמפרקיים "אמרתי אחכמה והיא רחוקה ממני", רש"י: ומה היא זו. ד"ה, דער מה הצם איהם נים געהצלפען בנוגע צו דעם מעם פון פרה אדומה, ווייל עם איז נים געוועזען ביי וועמען צו פרעגען. צם דצם הצם מרע"ה געמיינם מים די ווערמער: ואהרן מה-הוא.

איך בין מסכיר דעם לשון פון תנא: משה קבל תורה מסיני. (און ער זאָגט ניט עפּ״י דקדוק בסיני, אָדער על הר סיני) ווייל דאָס גופא וואָס גאָט האָט געגעבען די תורה אויף דעם קליינעם בארג סיני, דאָס אליין איז שוין א תורה . . . פון דעם אליין קען מען לערנען "כל התורה כולה", ווייל דאָס לערענט אונז עניוות, און "איזהו חכם, הלומד מכל אדם."

דער רבש"ע האָם אונז געגעבען די תורה אויף דעם קליינעם בארג סיני וואס איז בגימם' עני, לרמז אז אין קליינעם בארג סיני וואס איז בגימם' עני, לרמז אז אין גלות וועם די תורה חו"ש נתמעם ווערען און די ת"ח וועלען זיין ארים, דער רבש"ע וועם זיין א יושב בסתר. אם דערפאר זאָגען מיר יתגדל ויתקדש שמה רבא! רבש"ע! זאָל שוין קומען די גאולה, דיין נאָמען זאָל ווערען גרוים, עם זאָל שוין זיין תחה"מ.

דער נביא באנוצט דעם זעלבען לשון: והתגדלתי, והתקדשתי. (יחזקאל לח).

אָם דערפאר זאָגם מען קדיש נאָר׳ן לערנען פּונקם ווי נאָך א מוימען, ווייל די ת״ח זיינען עני חשוב כמת און זיי בעמען אויף תחה״מ .

דער בערדימשעווער זצ"ל האָם געזאָגם : די גמרא (מג') זאָגם דאָך : כל האומד דבר בשם אומרו מביא גאולה לעולם. וועל איך זאָגען א דבר בשם אומרו.

#### ויאמר ד׳ סלחתי כדברך.

עם איז אָבער דאָ א קשיה: סמייטש! די גמרא (אין קדושין) זאָגט דאָך: מלך שמחל על כבודו אין כבודו מחול. מק ווי קען גאָט מוחל זיין ? און אויב מיר זאָלען ענמפערן אז דער רבש"ע איז אָבינו מוֹלכנוֹ! און אָב שמחל, מחול. איז דאָך אָבער א קשיה, מיר זאָגען דאָך: "מלך מוחל זיין ? ומללח", און מצד המלכות שבו קען ער דאָך נים מוחל זיין ?

נאָר איך וואָלם דאָס געענמפערם מים נאָך א קשיה: די גמרא זאָגם: רב שמחל על כבודו, כבודו מחול. קוקם דאָך אוים אז דער כבוד התורה איז נים אזוי שמארק ווי דאָך אוים אז דער כבוד התורה איז נים אזוי שמארק ווי פון א מלך, און דער תנא זאגם דאָך (אָבות פ״ק ו׳) "גדולה תורה יותר מן הכחונה ומן המלכות". נאר דער תירוץ איז פשום: א מלך בו״ד קען מאקע נים מוחל זיין ווייל דער כבוד איז נים זיינער, ער באלאנגם צו דער גאנצער מדינה. אבער א רב קען מוחל זיין, ווייל די תורה וואם ער לערענם, האָם ער דאָך אויף דעם געהאָרעוועם, און ער קען מוחל זיין אויף זיין תורה.

היינמ דער רבוש"ע! וואָס ער איז דאָך באלעבאָס אויף אלעס, קען דאָך געווים מוחל זיין. — אָט דאָס מיינט ד' מלך גאָות, "גאות" איז גימט' ת"י. ד"ה, תחת 'די. עס איז אין מיין האנד צו מהאָן אלעס און צו מוחל זיין.

אָם אויף דעם בעמען מיר, רבוש"ע! צייג דער וועלמ אז דו ביזם באלעבאָם! "יתגדל ויתקדש שמה רבא"! און אפילו בלעם האָם געזאָגם: "תמות נפשי מות ישרים" ר"ת יהא שמה רבא מברך.

יעצט האָף איך אז איהר וועט אלע אפּהיטען די הייליגע יעצט האָף איך א איהר זאָלט ניט זיין אזוי ווי יענער תפלה פון ק ד י ש , איהר זאָלט ניט זיין אזוי ווי יענער אינגעל, וואָם דער רבי האָט מיט איהם געלערענט קדיש, האָט

זיין פּאָטער געשריען: סטייטש! איך בין נאָך א יונגערטאן און לעב דאָך נאָך! האָט דער רבי געענטפערט: אז ביז ער וועט זיך אויסלרענען זאָגען סדיש וועט נאָך נעמען אסאך, זעהר אסאך לאנגע יאָהרען.

א קארגער גביר האָם געזאָגם צום שמש, איך קען זיך אויף מיינע קינדער נים פארלאָזען אז זיי וועלען זאָגען פונקטליך קדיש נֹאֶךְ מיר (לאחר מאה שנה), מאַ זאָגען פּונקטליך קדיש נֹאֶךְ מיר (לאחר מאה שנה), מאַ זאָגען פּמיר וויפיעל ווילם איהר פאר דעם אז איהר זאָלט זאָגען פּהאָם דער שמש געזאָגם א דאָלאר א וואָך פון יעצם ביז איער סוף לעבען. סטיימש, דאָם וועט דאָך מיך קאָסטען אַ מאַיאָנמעק! האָם דער קמצן אויסגעשריען. — נו, מאַ שמאַרב פריהער, האָם דער שמש געענמפערם. — זעהם, רבותי, זיים נים קיין קמצנים!

א רב האָם פאר זיין פּסירה געשיקט רופען א אידען וואָס פלעגט ניט שטיצען קיין בני תורה, און געזאָגט צו וואָס פלעגט ניט שטיצען קיין בני תורה, און געזאָגט צו איהם: לאָמיר זיך געזעגנען! — סטייטש, רבי! פארשטייסטו, זעגענט איהר זיך גראדע נאָר מיט מיר? — פארשטייסטו, האָט דער רב געזאָגט: מיט אלע אידען וועל איך זיך נאָך זעהן אמאָהל אין גן עדן, אָבער ניט מיט דיר!

אין דעם יהי רצון נאָר׳ן תהלים, זאָגען מיר: "ואל יצטרכו עמך בית ישראל זה לזה ולא לעם אחר״. איז דאָך קשה! אז מיר זאָגען "זה לזה״, איז דאָך שוין א ק״ו אז מיר ווילען חו״ש נים אָנקומען לעם אחר!

#### דער ענמפער איז פשומ:

עם מרעפט אז די זינד פון דעם מענשען זיינען זעהר גרוים. דאן איז נימאָ קיין אנדער וועג ווי צו פארמיידיגען דעם זינדיגען מענשען, נאר דורך דעם וואָס מען ציינט אויף אז עם זיינען דאַ נאָך ערגערע פון איחם. דאָם מיינמ אז מען איז חו"ש "מצמרך זה לזה". אָבער די גאָר גרויסע זינדיגע, (וואָם צווישען אונז אידען זיינען דאָ בלויז איינער, אפשר) אום צו פארמיידיגען אזא רשע, מוז מען שוין זוכען ביי אנדערע פעלקער (עוע"ז). אָם דערפאר זאָגען מיר: "ולא לעם אחר".

פט דפס איז דער געדאנק פון קדיש, מיר זפגען צום רבש"ע: רבש"ע! זפל דיין נפטען גרוים און הייליג זיין, אין דער וועלט וופס דו הפסט באשאפען; אז די גרעסטע רשעים פון די אלע נפציפגען מוזען גוטעס טהפן ניט ווי- לענדיג, ווייל דורך זיי קען מען פארטהיידיגען די פושעי ישראל. וד"ל.

אָט דעם מאַמר האָב איך דיסקומירט מיט הרה"ג ר' צבי ב"ר יוסף מאיר.

דער ווארם קריש מיינט הייליג. אין דער סדרה קרושים ווערט ארום דער באדייטונג פון דעם ווארט: הייליג, זעהר פיעל גערעדט. אָבער דער הויפּט פון אלע גוטע ווערטער וואָס די תורה זאָגט, איז דער קורצער אויס־שפּראך: "וֹאָהבת לרעך כמוך". ד"ה אז דער געדאנק פון קדיש איז ואהבת לרעך וק"ל.

די בעדייםונג פון די ווערטער "וימליך מלכותה", איז אזוי: די וועלט זאָל אנערקענען אז דער רבוש"ע איז א מלך יחיד. — דאָס וואָס די מגילה זאָגט: ויאמר המלך להמן, דאָס מיינט מען אזוי: דער רבש"ע, דער מלך יחיד, האָט געזאָגט צום יצר הרע: הכסף נתון לך והעם לעשות בו כטוב בעיניך. ד.ה., אז צוליעב די געלד קענסטו אראָפּ־פיהרען א מענשען פון דעם וועג.

! שמיצם די תורה!

# חקת

#### יזכור

רש"י: משל לבן שפחה שטינף פלטין של מלך אמרו תבא אמו ותקנח הצואה, כך תבא פרה ותכפר על העגל.

רבותי ! עם איז געקומען ב״ה א גרויםער עולם אין שוהל, און איהר ווילם אז איך זאָל אייך זאָגען די בעדייםונג פון יזכור, איך זאָל אייך זאָגען א מעם, פארר וואָס מען דערמאָנט די מויטע ?! אזא מעם וואָס זאַל אפּעלירען צו דער לאָגיק פון דעם אלגעמיינעם עולם.

רבותי ! איהר זאָלם וויסען אז די מתים דארפען אויך א כפרה, חאָמש זיי זיינען שוין לאנג טויט. ווייל די תורה זאָגם : "כפר לעמך ישראל אשר פדית"... אשר פדית אלו המתים (שפטים ספרי). דער ווארם "פרית" מיינט מען די יוצאי מצרים, וועלכע זיינען דאָך שוין לאנג טויט, פונדעסטוועגען דארפען זיי א כפרה. און ביי דער מצוה פון "פרה אדומה" זאָגם דאָך רש"י דעם לשון : "תכא פרה ותכפר". דענק איך אז אָם די זאָנדערבארע מצוה פון "פרה אדומה", איז ענג פארבונדען אין געדאנק, מים אַם דער מצוה פון "הזכרת נשמות", און אין אלגעטיין מים דעם מענשליכען לעבען.

אָם דער תכפּך פון פּרה אדומה האָט א גרויסע שיכות מיט דעם כפּר פון אשר פּדית. חאָטש איך זאָג ניט אז איך בין אזא חכם אז איך זאָל קענען זאָגען א טעם און א שכל אויף אזוינע מצות, אָבער איך בין א דורך געטרי־

בענער רב (מען האָם מיך שוין דורך געמריבען פון אסאך שוהלען) און אַ דורך געמריבענער איז דאָך נים קיין נאַר...

בן שפחה" מיינט מען דעם גוף, דער גוף איז דאַך לגבי דער נשמה נים מעהר ווי א דינסט, און דאָך זעהען לגבי דער נשמה נים מעהר ווי א דינסט, און דאָך זעהען מיר אין פּראקטישען לעבען, ווי דער גוף ווערט גאָר באלע־באַם איבער דער נשמה, און ער פארשקלאפט די נשמה, אט דאָס איז דער פשט פון די ווערטער "תחת שלש רגזה ארץ . . . ושפחה כי תירש גברתה" מ"ש־ל אָדער "ונשלמה פרים שפתינו".

אזוי ווי אַקסען וואָס זיי אַקערען, ווייסען דאָך די אַקסען גאָרנים וואָס זיי מהוען, נאר זיי שלעפען דעם אַקסען גאָרנים וואָס זיי מהוען, נאר זיי שלעפען דעם אַקער־אייזען, ווייל זייער באלעבאָס פיהרם זיי אין שפאַן. אזוי מרעפם זעהר אָפּם, אז מענשען זאָגען א תפלה צו גאָם, די ליפען שאַקלען זיך, דער מויל רעדם, און אין תוך, וויי־סען זיי נים וואָס זיי זאָגען, ווייל דער גוף איז באלעבאַס. ער שאָקעלם מים די ליפען און דער גייסטיגער שכל איז גאָר ניםאַ דערביי.

פבער דערפאר איז ווען עם קומט צו פרנסה, דאן ווירקט דער גוף אויף דער נשמה, אז די נשמה זאל ארבייטען מיט אלע איהרע קרעפטען, צו פארדינען אלע באַקוועמליכקייטען און שפייז פאר דעם גוף. ד.ה., "בנפשו יביא לחמו". אָט דאָס איז דער פשט פון די ווערטער: "בן שפחה שטינף פלטין של מלך", דער גוף האָט פארשמוצט די נשמה וואס איז "פלטין של מלך". "חלק א־לוק' ממעל", תבא אמו, קומט זיין מאָמע, די מאָמע פון דעם גוף איז די ערד . . . (די מוטער ערד) ותכפר. און אזוי זוי די פרה ערד . . . (די מוטער ערד) ותכפר. און אזוי ווי די פרה אדומה ווערט אינגאנצען פארברענט, אזוי ווערט אויך דער מענש צופוילט און פערוואנדעלט אין שטויב נאָך זיין טויט. מונאט די גרויטע צדיקים פוילען דאָך ניט, ווייל "ורקב (חאָטש די גרויטע צדיקים פוילען דאָך ניט, ווייל "ורקב

די מצוה פון צדקה. ווייל ביי א מצוה שיש בה חסרון כים, צייגם זיך ארוים מעהר מסירת נפש פאר אמונה. "צדיקים שחביב ממונם עליהם יתר מגופם" (חולין).

אז די גאולה און תחה"מ, וועם קומען דורך צדקה, קען מען ברענגען א ראיה פון דער גמרא פסחים קי"ז: בך חותמין ... ד. ה. מען ענדיגם די ברכה "מגן אברהם". חותמין, מיינם מען די ענדע, ווייל א חתימה קומם דאך אויף דער ענדע. ד. ה., די ענדע צו אָם די אלע צרות, פון יסורים, און פון מוים, וועם קומען דורך אברהם"ם מדות, די מדה פון חסד, "חסד לאברהם", און אָם זיינען דאך די ווערמער, "וזוכר חסדי אבות ומביא גואל לבני בניהם ... און מחיה מתים ...

באזיגען עמלק'ן, קען מען נאָר דורך צדקה, ווייל כיי די ווערמער: "מלחמה לד' בעמלק", שמעהמ כי 'ד על כם יה (בשלח), דאָם מיינט מען דורך צדקה, וואס מען מהוט מיט'ן האנד, ניט בלויז מיט'ן מויל. כי 'ד! און די ווערמער "ושביה בצדקה" מייטש איך אזוי: אז די טויטע וועלען, זיך אומקעהרען לתחיה, דורך צדקה.

די וואָם זיינען מחזיק די ת"ח וועלען לעבעדיג ווערען, אזוי זאָגט די גמרא (כתובות קיא). "כי של אורות שלך, כל המשתמש באור תורה אור תורה מחייהן". אָט דערפאר זאָגט די גמרא: אשרי מי שבא לכאן ותלמודו בידו (פס' נ) ווייל די וואָס גיבען מיט'ן האנד, (אָט דאָס מיינט תלמודו בידו) זיינען ניט מוים אויף אייביג.

עם איז דפ נפך א פשמ'ל, דער ווארם "לכאן" איז בגימט' 101. די גמרא זפגט: (חגיגה ט) . . . לשונה פרקו מאה פעמים ואחד; איז תלמודו בידו: — שלמה המלך הפט געזפגט אז דער טעם פון פרה אדומה איז רחוקה

ממני (קהלת) דאָם מיינם אזוי: אויב איינער האַלם זיך פאר א קלוגען, און וויל נים שמיצען די תורה, ווייל ער זאָגם יש לי רב, ד"ה אין ר"ת, ראַזומני בערע – איז אויב ער איז אזא חכם ? אמרתי אחכמה! איז רחוקה! דארף מען זיך דערווייםערען פון איהם.

שלמה המלך האָם געזעהן, אז אין אונזערע דורות, אין די ווייםערדיגע דורות, דאָם מיינט והיא רחוקה! אין די ווייםערדיגע נפשות זאגען: "אמרתי אחכמה "! וועלען אסאך גראבע נפשות זאגען: "אמרתי אחכמה", אַבער "באחרית הימים"! וועלען מיר נעמען "מעסינא", און די נאַצים א מיתה! וועלען די נאַצים דאן אלעם איינ־נעמען, אפילו א מיתה מעסינע אויך.



## 050



#### דרשה לח״ק מו כסלו

? "מי מנה עפר יעקב",

רבותי! פארוואס רופט זיך אָן די חברה מתעסקים? און פארוואָס פּראוועט די ח״ק ? און פארוואָס פּראוועט די ח״ק יעדען יאָהר אין חדש כסלו א סעודה ?

דער ענמפער איז אין אָם דעם מאמר חז"ל : "כל יתר כנמול דמי", (מס' חולין נח, ב'.) און דער פשט פון דעם מאַמר איז אזוי:

פון וואנען נעמם זיך דאָס וואס איינער האָם זעהר אסאך ? כל יתר ? ווייל כנמול דמי ! ווייל מען האָם עס אסאך ? כל יתר ? ווייל כנמול דמי ! ווייל מען האָם עס צוגענומען פון איין אנדער אָרט. דערפאר האָט איינער צופיעל געלד, ווייל ביי דעם אנדערען איז ניטאָ אפילו אויף די נויטיגסטע לעבענס מיטלען. "כנמול דמי! מיינט מען האָט ביי איהם צוגענומען די געלד (דמים תרתי משמע).

און אָם אזוי מיימש איך דעם פּסוק אין בלק: "מי מנה?" ווער קען דען צעהלען די עשירות אָם פון די רוי־ בער ? ווייל "עפר יעקב"! זיי האָבען דאָך צומראָמען לעבעדיגערהייד יעקב׳ן און צוגעראבעוועט אלעס וואָס יעקב האָט געהאַט! "כי שחה לארץ נפשנו דבקה לארץ", (תהלים מ"ד). ומספר ? איז דען פאראן א בעשטימטע צאָהל וויפיעל אידען זיי האָבען צופערמעלם לעבעדיגער־ היים ? אָם דאָם מיינם "רבע ישראל"!

פָּדער דער מיינונג פון מספר רבע ישראל, איז אזוי, אז נפֶּר א קליין הייפעלע אידען וואָס מען קען שנעל איבער־ אז נפָּר א קליין הייפעלע אידען וואָס מען קען שנעל איבער־ צעהלען, הפָבען זיך געראמעוועט אין די 4 עקען פון דער וועלט. "כל יתר"! אָט די אלע אוצרות פון רוים, איז דפָּך "כנטול דמי"! דפָס איז דפָּך פַּשוט אויף, ווען מען בלוט! — די הפָר שטעלען זיך דפָּך פּשוט אויף, ווען מען בעטראכט די שרעקליכע יסורים וופָס אונזערע ברידער און מעכטער זיינען אויגעשטאַנען און אומגעקומען על קדוש משכ!

אָם דערפאר מאַקע רופען זיך די מתעסקים "חברה קדישא"! ווייל זיי זיינען זיך דאָך מתעסק מיט די קדושים ומהורים, הנהרגים והנשחמים . . . און יעדער איד איז דאָך א קדוש (ווייל "ישראל עם קדושים הן", חולין ז').

עם זיינען דאָ אזוינע אידען וועלכע באלאנגען צו דעם מין פון לולב, דאָם הייםם, אידען מים גופע הערצער פון לולב, דאָם הייםם, אידען מים גופע הערצער לו־לב! עם זיינען דאָ א גרופּע וועלכע זיינען ווי אתרוגים, דאָם מיינם זיי זיינען אמת'ע גופע אידען! זיי האלפען פון מהאָן יענעם א פובה! און צו דער זעלבער ציים זיינען זיי אויך "בני תורה"!

אין איין הספר הפָב איך אמפָהל געזפָגט אויף אזא ספרט אידען :

רבותי! אָם דאָ ליגם איין אתרוג, איין אמת'ער הדר! זיינע הענד זיינען געווען ווי צוויי עץ-חיים'ם! זיין קאָפּ איז געווען א כתר תורה, א.ז. זו.

אפילו די אידען וואָס באלאנגען צו דער גרופע פון

סופיסמען, ד. ה., זיי קוקען ארויף צו דעם רב ווען ער זאָגם זיין דרשה, און פרעגען ביי זיך, ווען וועם עם שוין נעמען א סוף ? אָם אָ די אידען וועלכע זיינען אזוי ווי די ערבה, וואָם האָם אין זיך נים קיין מעם און נים קיין ריח. — זיי זיינען דאָך אויך קדושים, ווייל זיי זיינען דאָך צוזאמענגע־בונדען מים׳ן כלל. און אז "ועמך כולם", איז דאָך "צדיקים" בונדען מים׳ן כלל. און אז "ועמך כולם", איז דאָך "צדיקים"

אָם דערפאר וויין איך אזוי ביי דער תפלה פון "ואל תשליכנו" לעת זקנה", חאָםש דער וואָרם "אל תשליכנו" איז א פּריקרע וואָרם, אָבער איך מראכם ביי זיך אזוי : רבש"ע! אויב איך בין פון יענער גרופע וואָם זיינען אזוי ווי די ערבה, מאָ ווארף מיך נים אוועק, אזוי ווי מען ווארפם אוועק די הושענות נאָך׳ן דאוונען, הושע"ר. — בינד מיך נים אָפּ פון מיינע שעהנע קינדער, וועלכע קוקען אוים אין מיינע אויגען ווי איין אתרוג.

דער אתרוג שמעלם מים זיך פּאָר דעם סאָרם אידען פון דער סדרה משפטים "ראשית אדמתך תביא בית ד' אלקיך—לא תבשל גדי בחלב אמו. (וואָם פאר א סמיכות הפרשה איז "לא תבשל גדי בחלב אמו" צו "בכורים" ? נאר מילתא אגב אורחא קמ"ל. אז חאָטש א איד דארף געבען צדקה, ברענגען בכורים צום כהן, דאך דארף ער היטען די מצוות שבין אדם למקום . . .

פכער נים אלע אידען קענען דפָּך זיין אזוי ווי איין אתרוג! דער איד וועלכער איז א גומער אין זיין אחראקמער און האָם א לב מוב (לו־לב) איז אויך א גומער איד. די "הדסים" אָבער און איבערהויפט די "ערבה", אָט איד. די "הדסים" אָבער און איבערהויפט די "ערבה", אָט זיינען חו"ש אליין, מויג עס ניט. און דאריבער וויין איך זאויך זעהר שמארק, ווען איך זאָג, "הושענא גלה וסורה, דמתה לתמר, הושענא" ווייל מיר קענען דפָּך זאָגען אז דמתה לתמר, מיינט מען די תמר פון דער סדרה וישב, דמתה לתמר מיינט גיט "צדיק כתמר יפרח" אזוי ווי תמר האָט עם מיינט ניט "צדיק כתמר יפרח" אזוי ווי תמר האָט

נים געוואָלם ווערען אוועק געווארפען פון דעם צדיק יהודה'ן, חאָמש יהודה האָמ זיך דערוויימערם פון איהר, ווייל ער האָמ נים געוואוסם אז זי איז אומשולדיג. אָמ אזוי ווייל ער האָמ נים געוואוסם אז זי איז אומשולדיג. אָמ אזוי זאָגען מיר: "רבש"ע! הושענא גלה — העלף אונז, די פארמריבענע! "וסורה", און די אָפּגעקעהרמע! דאָס הייסמ, רבש"ע! דו האָסם אונז פארמריבען אין גלות, און זיך אַפּגיקעהרם פון אונז! אָבער מיר ווילען זיך פון דיר נים שיידען! "דמתה לתמר"! אָם אזוי ווי תמר האָם זיך נים געוואלם שיידען פון יהודה"ן!

אָם אזוי, רבש"ע! האָםש מיר זיינען אין גלות, כויען מיר שוהלען, און תלמוד-תורה'ם, און מיר באהעפטען זיך צו דיר. אָם דערפאר זיינען מיר אידען איין "עם קדוש"! און די חברה וואָם איז זיך מתעסק מים אידען ווען זיי שמאַרבען, רופען זיך מים רעכם "חברה קדישא"!

און פארוואס ח"ק פּראוועט א סעודה? דאָס וועל איך און פארוואס אייך געכען צו פארשטעהן דורך א וויציגען משל:

איך האָב אכטונג געגעבען ווי מיין חזן פארמאכט די אויגען ווען ער זינגט, האָב איך איהם געפרעגט : פאר־ וואָס ? האָט ער מיר געענטפערט : אז ער קען ניט צוזעהן ווי די צוהערער פּייניגען זיך.

היינם באטראכט אז ח"ק מוז צוקוקען די אלע טרא־געדיעס, — דער שטארבען איז דאָך א גרויסע טראגעדיע! געדיעס, — דער שטארבען איז דאָך א גרויסע טראגעדיע! "אפפוני חַבלי מות, נחלי בליעל יבעתוני" (תהלים י"ח). ווען א מענש פיהלט אז ער האלט ביים שטארבען, און ער איז א מאַמין אין גאָט, און אין א יענע וועלט, און דערצו זעהט ער נאָך אז ער לאַזט איבער גוטע קינדער, דאן שרעקט ער זיך ניט שטאַרק פאר דעם טויט.

: דוד המלך ע"ה האָם געזאָגם צו זיין זוהן שלמה'ן

"אָנכי הלך בדרך כל הארץ, וחזקת והיית לאיש (מלכים ב') איז דאָך אייגענמליך א קשיה: סמיימש! נאָר׳ן מוידם, איז דאָך אייגענמליך א קשיה: סמיימש! נאָר׳ן מוידם, ווערם דאָך יעדער מענש איין עומד, מאָ ווארום זאָגם ער "אנכי הלך"? נאָר דער ענמפער איז פּשום: דער מענש וואַם לאַזם איבער גומע קינדער ווערם אין דעם זכות פון זיינע קינדער אפילו נאָר׳ן מוים א "הולך", אָנכי הולך! ווייל והיית לאיש! און מהאי מעמא זאָגם די תורה: "את האלקים התהלך נח"...

אָבער אז א מענש זעהם "נחלי בליעל", ד. ה., די נוחלים, די יורשים זיינען שלעכמע ? שרעקמ ער זיך, נוחלי בליעל יבעתוני!

אָם למשל איז געשמאָרבען א גרויסער גביר, און די יורשים זיינע האָבען נים געוואָלם זיצען קיין שבעה, האָבען זיי געדונגען דעם שמש ער זאָל זיצען פאר זיי. האָבען זיי געפרעגט א רב, אויב זיי דארפען געהן מנחם אבל זיין דעם שמש ? אָם צוליב אזוינע יורשים שרעקם זיך דער מענש אזוי שמארק אין די לעצמע מינומען פון זיין לעבען.

און פאר שרעק דער קאָפּ זיך דרעהם,

אַם געלעכם, און כאלד שוין פוים!

די חברה קדישא דארף צוקוקען מים פפענע אויגען און בייוופהנען פט די אלע פראגעדיעם, איז כדי עם זפל נים אויסקומען צופיעל פראגישעם, ווייל "כל יתר כנפול דמי", איז דערפאר פראוועם די ח״ק א סעודה הפטש איין מפהל אין יפהר.

ווייל יעקב אבינו האָם דאָך געזאָגם : "האספּו ואגידה לכם את אשר יקרה אתכם באחרית הימים", ד. ה., אויב איהר ווילם אז עם זאָל קומען משיח, די פויטע זאָלען לעבעדיג ווערען, עם זאָל שוין נעמען א סוף צו די צרות, דער אחרית זאָל קומען — דאן איז נאר דאָ איין (1) עצה צו דעם: האָספּו ! פאראייניגט זיך ! ווערט אחדות, אידע־לאך ! אזוי ווי די אמאָליגע חשמונאים ! טרויערט ניט צופיעל, אלעם וואָס איז צופיעל מויג עם ניט !

יוסף האָם געזאָגם: העוד אבי הי ? פארוואס האָם ער נים געזאָגם: אָבינו ? נאר יוסף האָם געזאָגם צו די ברידער: מרויערם נים צופיעל, איהר זיים נים שולדיג ברידער: מרויערם נים צופיעל, איהר זיים נים שולדיג אין דעם וואָס איך האָב זיך אזוי פיעל אָנגעלימען. עם איז די כתונת פסים וואָס דער מאמע האָם מיר געמאַכם, דער די כתונת פסים וואָס דער מאמע האָם מיר געמאַכם, דער "כל יתר" פון מאמען. דערפאר וואָס ער איז געווען מעהר אָבי, אָם דאָס האָם גורם געווען צו דעם! אָם דערפאר זאָג איך צו אייך, ברידער! עסם און מרינקם און מרויערם נים צופיעל!

מען האָם מיר אמאָהל גערעדם א שידוך, און דער שדכן האָם געלויבם די כלה אז זי איז פון די אמהות, האָב איך געזאָגם עס פויג נים, און אזוי איז עס פאקע געווען, זי איז געווען אלם ווי שרה, קליין ווי רבקה, און אויגען האָם זי געהאם ווי לאה. צופיעל איז אומגעזונד, האָב איך בעסער גענומען איין אנדערע.

עד כאן דרשתי, ולפום האמת, עושין סעודה לפי שמתענין, ומתענין בכסלו להעלות את הנשמות עם הקדור שים והמהורים שגברו בחדש זה על הממאים. כי "ושבה אני את המתים" פי', איך אנו יודעים מהות הנשמות שכבר מתו ? מן החיים — היינו מהתורת חיים. שהחשמונאים הפקירו את עצמם על התורה, ואולי המתעסקים לא נהגו בהנפטרים לכבדם לפי ערכם הגדול, בשביל זה ג"כ מתענין ובחדש כסלו הנשמות המהורות יתגברו על שונאינו שדוד ובחדש כסלו הנשמות המהורות יתגברו על שונאינו שדוד

המלך אמר עליהם "אני שלום וכי אדבר ה־מ-ה למלחמה, היינו הימלער מוסאליני היראהימא . . .

די וועלם דערצעהלם, אז איינער א קמצן האָם אמאָהל געגעבען ר' נחום קען צעהן סענם, און אזוי ווי ער האָם ר' געגעבען ר' נחום קען צעהן סענם, און אזוי ווי ער האָם ר נחום קען נים געקענם, האָם ער בעת מעשה באַמערקם: איהר וועם דאָך דאָם אלץ איינם פארמרונקען! איז ר' נחום קע באלד אריין און געקויפם פאר די צעהן סענם א גלעזעל בראנפען, כדי דער קמצן זאָל נים באשמראָפם ווערען פאר זאָגען א ליגען.

רבותי! די וועלם זפגם דפך אז דער ים איז פאר אונז פנמלפפען, ווייל חברה קדישא קען אויסמרונקען דעם ים! מפּ לפּמיר מאקע מרינקען און די וועלם זפּל נים זפּגען קיין ליגען!...

כל הפּושט יד נותנין לו" — טאָ לאָמיר אויסשטרע-קען די הענד און זיך ווינשען "לחיים"! וועט אונז גאָט געבען חיים!

דער כוֹם מים וועלכען צוויי יידען מרינקען איז די ר"ת וואמר י"י סלחתי כדבריך — דערפאר רופם מען בראנפען צלקאָהאָל ווייל די ח"ק מרינקען על חשבון הקהל. על-קהל!



#### דרשה ב – לחתונה

מי מנה עפר יעקב ומספר את רבע ישראל".

רבותי! פארוואם באנוצט זיך בלעם צייטענווייז מיט דעם נאָמען מיט דעם נאָמען "יעקב" און צייטענווייז מיט דעם נאָמען "ישראל"? די גמרא זאָגט (נדה ל"א): מאי ד"כ ומספר את רבע, מלמד שהקב"ה יושב וסופר מתי תבוא מפה שהצדיק נוצר הימנה.

ברעם הצָם געזצָגם : צָם דצָם ווצָם די אלע אנמי־ סעמימען זוכען חסרונות אויף אידען, וועם עס זיי אקוראם העלפען ווי א מוימען באַנקעם, ווייל אויב אפילו עם זאַל זיי געלינגען צו געפינען אויף אידען חסרונות, וועמ זיי גאַמ אלץ ליעב האַבען, צוליעב די גומע קינדער וואָם דארפען פון זיי ארויסקומען, ווייל דער מדרש זאָגט ( פ׳ תולדות) אז א"א איז געראמעוועם געווארען פון דעם ברענענדיגען אויווען צוליעב דעם זכות פון זיין אייניקעל **יעקבין.** "בית יעקב אשר פדה את אברהם" (ישעי' כמ) – אָם דאָם, איז דער פשם פון די ווערמער: "מי מנה עפר יעקב" ? עפר יעקב: מיינם מען די קינדער פון יעקב׳ן, ווייל גאם האָם איהם געבענשם מים די ווערטער: "והיה זרעך כעפר ! הארץ" (ויצא), אם דערפאר, מיינע מייערע התן כלה מחותנים, און איהר געסם אלע! איהר מעגם זיך גאנץ גום פרעהען, ווייל יעדע אידישע חתונה איז א פוידם ! קלאַפּ צו אלע אנמיסעמימען

אַבער, מייגע פייערע פריינדע! מיר מוזען בעגריי-פען די וויכטיגקיים און הייליגקיים, וואָם דער פארהיי-ראטער לעבען, און די אידישע הויז דארף מיט זיך פאָר־שטעלען.

עם איז דא א מדרש פליאה אויף דעם פסוק: "הים ראה וינם" זאָגם דער מדרש: מה ראה ? ראה ישראל ראה וינם" זאָגם דער מדרש: מה ראה ? ראה ישראל באים ורכוש מצרים בידם. איז דאָך דער מדרש אוגפאר־שטענדליך. דער ים האָם געזעהן אז די אידען קומען, און דער פארמעגען פון מצרים איז אין זייער האנד, איז ער אנמלאפען. ספיימש! וואָם האָם ער זיך דערשראַקען אזוי שמאַרק פאר די געלד? נאָר דער ענמפער ליגם אין דעם איינעם ווארם: ראה ישראל, דער ים האָם דערזעהן די הויכע מדרגה פון ישראל, אז רכוש מצרים בידם! ד. ה. דער ישראל איז נים ביי די געלד אין האַנד, נאר די געלד איז ביי איהם אין האנד.

רער לשון "בידם" מיינט אז זיי קלייבען נים קיין געלד אין די בענק, נאר זיי האָבען עם אלעמאָהל אויפּ׳ן האַנד. פארטיג צו געבען צדקה, נים ווי די גמרא זאָגט אז דער דור שבן דוד בא וועט זיין "תכלה פרוטה מן הכים", ד.ה., זיי וועלען האלטען די געלד אין באַנק.)

עם איז בעסער אז די באַנק איז אין הויז, און נים (עם איז בעסער אז די הויז אין באַנק).

עם מרעפם זעהר פפט, אז מענשען זוען זיי זיינען געווען פרימעליים, זיינען זיי געוועזען גומע, און פיינע געווען פרימעליים, זיינען זיי געוועזען גומע, און פיינע מענשען, פבער אזוי שנעל זוי זיי זיינען רייך געווארען, הפבען זיי זיך פארגעסען אין זייערע בעקאנמע, און גומע פריינד, און אפילו זייער אייגענע משפחה. פט אזעלכע מענשען איז די געלד באלעבפס איבער זיי, און מען קען זפגען מים איין אמת אז די עשירות איז דאן נים קיין ברכה צו זיי, נאר ר"ל א קללה. ווייל די געלד הפט זיי גער מפכם פשום אוים מענשען, עם הפט זיי געמפכם שמיי־נערנע הערצער, אויף וועלכע דער נכיא יחזקאל (ל"ז) זפגמ "והסרתי את לב האבן מבשרכם".

אָם דאָם מיינם דער מדרש: אפילו אז דער ים, וואָם האָם נים געוואָלם כשום אופן אפּמרעמען דעם וועג פאר אידען, אָבער אז ער האָם דערזעהן רייכע אידען, און דאָך זיינען זיי נים פארקויפם צו די געלד — האָם דער ים שנעל אָפּגעמראָמען דעם וועג.

די גמרא (ברכות ח') זאָגמ אז אמאָהל פּלעגמ מען זאָגען צום חתן: מצא או מוצא, ד. ה., וואס פאר א פרוי ווילסטו ? דו ווילסט "מצא אשה מצא טוב"? אַדער חו"ש "ומוצא אני מר ממות את האשה". איז דאָך אייגענטליך א קשיה! וואס איז דאָס פאר אזא נארישע פּראגע ? געווים וויל ער א גומע פרוי, ווער וויל דען א שלעכמע ? נאר די גמרא זאגט נים אז מען האָט געפרעגט דעם חתן. די גמרא באנוצט זיך נים מים דעם לשון "שאלה", נאר מים דעם לשון "אמרי ליה".

איז דער פשם אזוי : מען זאָגם צום התן, אויב דו האָסם געזוכם "את האשה" ? "את" איז לרבות. דו האָסם געזוכם געזוכם א פרוי איז שלעכם ר"ל. אבער אויב "מצא אשה" דו האָסם נאר געזוכם א געטרייען חבר, א שעהנע גוטע פרוי, און פאר קיין געלד אַרם דיך נים, איז "מצא טוב"!

אָם די זעלבע רייד פון דער גמרא זאָג איך יעצט צום חתן: דו מיין ליבער, שעהנער, קלוגער חתן! דו האָסמ דאָך געזוכט ליבע און געטריישאפט, זאָלסטו וויסען אז מצא טוב"! דו האָסט א טייערע, שעהנע, גוטע כלה! "מצא טוב"!

און יעצמ, מייערע חתן כלה! וועל איך אייך אוים־ זאָגען א מיפען סעקרעם, וויאזוי איהר קענם האַבען א גליקליכען און בעקוועמען לעבען: אלעם וואס איר דארפם זאָלם איהר בעמען נאָר ביי גאָם, און גאָם וועם אייך אלעס געבען.

עם איז געווען אמאַהל א קלוגער איד, נאר ר"ל א גרוי־ סער אָרימאן, האָם ער גע'מענה'ם צו גאָם : רבש"ע ! סיר אידען האָבען געטהאן מיט דיר א שידור, – די חז"ל זאָגען א"ת מורשה אלא מאורסה" (פס' ממ) מיר האָבען נים " געמהאָן מים דיר דעם שידוך צוליעב דיין יחוס, ווייל מיוחסים זיינען מיר דאָך גרעסערע פון דיר, מיר זיינען דאָך די קינדער פון אברהם יצחק ויעקב. "בני אברהם אהבך, זרע יצחק יחידו שנעקד על גבי המזבח", און "עדת יעקב בנך בכורך". דו קענסט דאך ניט זאַגען אויף זיך אזא זאך! נאר מיר האָבען מים דיר א שדוך געמהאן ווייל דו ביזט א רייכער מחותן, "ואומר לי הכסף ולי הזהב נאם ד' צבאות" (אבות פ"ק ששי). מאָ גיב זשע רבש"ע! גיב דעם נדן! — אָם אזוי, מיינע מייערע חתן כלח! זאַלמ איהר נאָר בעמען ביי גאָם אלעם וואם איהר דארפט, און .איהר מעגם זיין זיכער אז גאָם וועם אייך אלעם געבען. נאר בעמען אליין איז אָבער נים גענוג, מען מוז מהון צדקה אויך.

איהר הערט, מיינע פריינדע! גאָט האָט גוזר געווען אז א טויטען זאָל מען פארגעסען. די ערשטע צייט וויינט מען, מען איז צובראכען, אָבער מיט דער צייט ווערט אלעס פארגעסען. איז צובראכען, אָבער מיט דער צייט ווערט אלעס פארגעסען. אָט ראָס לערגען מיר אין תהלים ל"א "נשכחתי כמת מלב, הייתי ככלי אבר". פארשטעה איך ניט, צו וואס דארף דער פסוק נאָך זאָגען אָט די איבעריגע ווערטער: הייתי ככלי אבר?

: וועל איך אייך דערצעהלען איין אמת'ע מעשה

א ניו יארקער גרויסער גביר האָם געפּראוועם די חתונה פון זיין אינגסמער מאַכמער, עס האָם זיך געגאַסען דאַרמען וויין אזוי ווי וואסער, עס זיינען דאָרם געווען זעהר פיעל געסמ, און מען האָם אלעמען געגעכען פון כל מוב, נאר איין אָרימער איד איז נעביך געזעסען אין א ווינקעלע, קיינער האָם איהם גאָרנים געפרעגם, קיינער האָם אים גאָרנים געפרעגם, קיינער האָם אים געגעבען, מען האָם זיך נים אינטערעסירט מים איהם, געגעבען, מען האָם זיך נים אינטערעסירט מים איהם, איז ער נעביך געזעסען פארטריקענם, און מים פארשמאַכ־מע ליפּען. מען האָם אין איהם פארגעסען ווי אין א פוי־מען. נאר פּלוצלינג האָם מען זיך ארום געזעהן אז עם פעהלם א דימענמענער בעכער. דער חשד איז גלייך גע־פאלען אויף דעם אָרימאן, האָטש ער איז געביך געוועזען אומשולדיג.

אלע מחותנים האָבען זיך א ווארף געשהאן אויף דעם אַרימאן מים קולות און ספראשונקעם און געשריגען: אַרימאן מים קולות און ספראשונקעם און געשריגען: זייט זיך מודה אין דער גנבה און גים אָפּ צוריק דעם בער כער! האָם דער אַרימאן נעביך אָנגעפּאנגען וויינען און פענה'ן: ספייפש! ווען איהר האָם אלע געפרונקען און געגעסען האָם איהר אין מיר פארגעסען, ווי אין א פוימען, גשכחתי כמת מלב", פא וואס־זשע האָם איהר זיך גראדע יעצם אלע צו מיר גענומען מים אזא אימפעם, פונקם אקוד ראם ווי איך וואַלם דאָ געוועזען דער איינציגער מענש, ווייל "ככלי אבד"?! ווייל די כלי איז פארלאַרען געווארען ?!

צָם דאָס, מיינע פייערע חתן כלה, און אלע אידען דאָ זאַלם איהר וויסען אז אָם אַ די פענה פענה׳ן מיר אלע אידען אין גלות, צו די אנפיסעמיפען. ווען די אנפיסעמי פישע נאַציאַנען זיצען רוהיג אויף זייערע לענדער, ווען זיי מרינקען און פרעסען, קוקען זיי זיך נים ארום אויף דעם ארימען אידישען פאַלק וואָס איז פארפריבען פון זיין היים. אבער אזוי שנעל ווי זיי ווערען אריין געצויגען אין מלחמה דאן שרייען זיי גוואלד, די אידען! די אידען זיינען שולדיג! זעהט־זשע, חתן כלה ! האָם רחמנות אויף די אַרימע, מהום צדקה און זיים געמריי צו אייער פאלק ישראל.

אייך, ליבער חתן, וועל איך בענשען מים א משונה' דיגער ברכה: אז אייער פרוי זאָל זיין א ליגנערטע.

די וועלם זאָגם אז די ערשמע פרוי ביים מאָן איז א ליגנערמע. ווען זי ווערם אמאָהל אויפגערעגם, גים זי א געשריי צום מאָן: איך וועל דיר שוין היינם קיין סאפער נים קאַכען. אַבער אז דער מאן קומם אהיים מרעפם ער א מאפער כיד המלך. אַבער די צוויימע פרוי איז שוין נים אזוי. די צוויימע, אז זי זאָגם מיינם זי עם מאקע, דערפאר זאַל אייער פרוי זיין א ליגנערמע, און עם זאָל מקוים ווערען מצא משה מצא מוב", אז ווען איהר וועם קומען אהיים זאָלם איהר מרעפען אייער פרוי ווארמען אויף אייך מים ליבע. עם זאָל נים זיין "ומוצא אני את האשה", ד. ה., מען דארף ערשם געהן זוכען זי ביי די שכנים.



# פינחם

#### איין אמתיער פאַלקם-מענש

#### מדרש בדין הוא שימול שכרו

דעם רבותי! איך פרעג אייך: און ווער נעמט עס ביי דעם רבש"ע אירגענד וואס שלא כדין? די גמרא זאגט דער רבש"ע אירגענד וואס וותרן יותרו חייו (ב"ק נ") דער "דער רבש"ע איז מאקע א דערבארימדיגער (צ רחום).

ווען מען האָם אמאָהל אין רוסלאנד איינגעאָרדענמ די פאמיליע-נעמען, איז מען געקומען צום בערדיםשעווער זצ"ל. פרעגען איהם די קאָמיסיע-לייטע : "יאַק מוואָיאַ אימיאַ, ראַבין" ? ד.ה., ווי איז דיין פאמיליע נאַמען ? האָם דער בערדיםשעווער זצ"ל אויפגעהויבען די אויגען פון דער גמרא און געגיבען א זיפץ. דערבארימדיגער ! וואָם ווילען די גוים ? האָם דער משינאָווניק געגעבען א געשריי: פארשרייב "דערבארימדיגער" ! (און אזוי איז געבליבען זיין נאָמען). האָםש גאָם איז א רחום, אָבער דער לשון "שכר" מיינם דאָך : נים אומזיסם, פאַ מאי קא משמע לן? "שכר לשון "בדין" ? איהר הערם רבותי !

רי תורה זאָגם (בשלח) "כל המחלה את שמתי במצרים לא אשים עליך כי אני ד' רפאך". איז דאָך א קשיה : סמיימש! וויבאלד אז גאָם זאָגם אז מיר וועלען גאָר נים זיין קראנק, מאָ צו וואָס דארף ער אונז היילען ? וויבאלד אז "כל המחלה לא אשים עליך" מאָ צו וואָס דארף ער זאָגען "אני רפאך" ? דער ענמפער איז פשומ: א דאַקמאָר א בו"ד זוען ער קומט צו א קראנקען און ער זעהט אז דער קראנקער האָט קינדער וואָס ברענגען אריין אין הויז א 70 אַדער 80 האָט קינדער וואָס ברענגען אריין אין הויז א 70 אַדער 80 דאלאָר א וואָך, איז אויב אפילו דער דאַקמאָר איז איין אַרענטליכער מענש, דאָך וועט ער שוין ניט איילען זיך אזוי שנעל, געזונד צו מאכען דעם קראנקען און פּפור ווערען. אָבער דער רבש"ע זאָגט צו אונז: איך בין דאָך אזא דאַקמאַר וואָס קיין געלד נעם איך ניט. מאָ אויב אזוי, זייט שוין בעסער געזונד. אייער קראנקהיים ברענגט מיר ניט קיין נומץ.

די ווערמער "אני ד' רפאך" זיינען א נתינת מעם צו דעם "כל המחלה לא אשים עליך" ציי, פארוואָם האָם גאָם דעם "כל המחלה לא אשים עליך" ציי, פארוואָם האָם גאָם די מצריים יא געמאַכם קראנק ? ווייל די מצריים האָבען פארפיהרם די וועלם מים זייערע געמער, האָם גאָם זיי געשלאָגען מים אלערליי מכות, צוליעב דעם אז "וידעתם כי אני ד". איז עם מאקע אמת אז דער רבש"ע נעמם ביי קיינעם גאָרנים, אָבער דאָם איז דאָך גאר קיין ספק נים, אז ער גים נים קיין שכר צו איינעם וואָם האָם עם גאָרנים פאר א לשון "בדין" ?

דעם ענשפער, רבותי, וועלען מיר קריגען דורך אַם דעם פאַלגענדען עפּיזאָד :

א מאַן איז געקומען צו דער שמאַדמישער פארוואלר מונג, און געמאָנמ א "פּרייז" וואָס די שמאָדמ האָם בא־שמימט פאר ראטעווען א מענשען. "סמיימש! – האָם דער שמאָדם פערוואלמער געשריגען – פארוואָס האָסמו איהם נים געראמעוועם ? דו האָסט דאָך געבראכט א דערמרונ־קענעם! "

איך האָב געזעהן דעם סיין ביים מייך, האָם דער — מאַן געזאָגם — אז פאר ראמעווען א מענשען קריגם מען פֿינף דאָלאר און פאר ארויסציהען א דערמרונקענעם קריגם פֿינף דאָלאר און

מען צעהן דאַלאר, האָב איך געווארט כיז ער איז דערטרונד קען געוואָרען, ווייל איך האָב געוואָלט דעם גרעסערען פרייז!

אָט דאָס האָכען די שכמים געטענה'ט : "הראיתם כן פוטי זה ? ״

זיין זיידע הפט געמפכט ביזנעם פון יענער רעליגיפן און ער וויל מפכען ביזנעם פון דער אידישער רעליגיפן! פט די אידישע רעליגיע איז ביי איהם אויך א ביזנעם, פכער ניט קיין אידעפל.

דער נביא זאָגם: "חדלו לכם מן האדם אשר נשמה באפּו" (ישעי') — האָבען דאָך די ווערמער "אשר נשמה באפּו" גאר קיין שכל נים. וואָס איז דאָס פאר א לשון "נשמה באפּו" ?

נאר מיר וועלען מיישען דעם ווארמ "באַפּו" א לשון באַפּם הרגו איש" (נים ווי יענער חזן האָם געזאָגם אז "באַפּם "באפּם" מיינם : מים'ן נאַז האָבען זיי מיך דער'הרג'עם, ווייל ווען ער האָם געזונגען האָם איינער געדרעהם מיִם׳ן נאָז צום עולם . . . ניין! מיר וועלען מיימשען: "נשמה באַפּו״ ווען נעמט ער זיך אָן פאר דער גאָטהייט ? (נשמה מיינט דאָך חלק אלק) דאן ווען ער איז אויף יענעם אין כעם, און ער האם איהם אלץ איינם פיינט; און אז ער קריגם נאָך א געלעגענהיים , אז ער כאַפּם יענעם ביי א פארברעכען, דאן ווערם אָם אָ דער פּראָסטער ערדליכער מענש, אָם אָ דער אָדם, כלומרשם א "קנאי", א גאַם׳ם . -מראפמשעם, אָמ פּונקמ ווי די גאָמ׳ם סמראפּמשעם האָ-בען געוואָלם פּרעזערווירען "שלום בית" אין פאמיליען לעבען, האָבען זיי געמאַכם צו שמארקע רעסמריקשאַנס וואָם־זשע איז געוואָרען ? אויף דיוואָרסעם (גמ'ן) פאָהרם מען אין רינאָ און מען גם זיך דאַרשען זעהר לייכם. נאָך דער צאָהל גמ'ן וואָס דאָרט קומט פאר, וואלט מען די שמאָדם געדארפם רופען נים רינאָ נאָר גמ'ים'בורג, אָדער לינקאָלן, ווייל זי באפריים אסאך שקלאפען)

מם דפס הפכען גע'מענה'מ די שכמים: אז פינחם איז איין פדם, וואס נאר נשמה באפו! ער איז אין כעם אויף דעם זמרי'ן, ווייל ער איז א מילימערישער פיהרער, א דעם זמרי'ן, ווייל ער איז א מילימערישער פיהרער, א נשיא (רש"י: שהרג: נשיא!) מהאי מעמא הפָּם פּוֹמִיפּרע פּנִגענומען יוסף'ן פאר'ן כגד (ותתפשהו בכגדו), ווייל די גמרא זפּגם אז א מענש מוז געהן פּנגעמהפָּן אין שעהנע בגדים כדי צו מפכען א גומען איינדרוק אויף דער גער בגדים כדי צו מפכען א גומען ווערען אויסגעפּפָּלגם.

—(גימין נב).

דער מענש, אָבער, וואָס איז א גאָט׳ס פאַרכמיגער, אָט דער דארף נים אָנקומען צו קיין שעהנע קליידער — די גמרא זאָגמ י״ש דברים נשטעים(ברכות ו)האָט פּוֹטיפּרע אָנגעכאַפּט יוסף׳ס בגד און געזאָגט: יוסף! אויב דו ביזם א גאָט׳ס פּאָרכמיגער מענש, מאָ ווארום ביזמו אזוי אריינ־געמהאָן אין שעהנע קליידער ? פארוואָס פּאסט דו אזוי שמארק אויף, אויף דיין אויסערליכען אויסזעהן

! רש"י) בגדו לשון בוגד—דו ביזם א פאַלשער מענש

איך האָב אמאָהל געזאָגם א הספד נאָך א באַנקיר וואָס האָט געלעבט א 100 יאָהר. איהר ווייסט פארוואָס אָט דער מענש האָט געלעבט 100 יאָהר ? ווייל ער האָט גענומען א גומען אינטערעס אין לעבען (אינטערעס מיינט פראָצענט).

אָם דערפאר האָם די תורה אָנגעזאָגם אז מען זאָל א סומה אָנטו־ינקען די מים המאָררים און מען האָם איהר נים בודק געווען אויב זי ליידעם אויף הדרוקן, חאָמש די גמרא זאָגט דאָך(שבת לג),,סימן לעבירה הדרוקן" ווייל מיר זיינען נים בקי אין דעם אונטערשיעד פון "הדרוקן של רעב" און "הדרוקן של עבירה", און די סומה מענה"ם אז עם איז מחמת רעב

אָם דאָם איז דער פשט פון דעם פסוק "אכלה ומחתה פיה ואמרה לא פעלתי אָון (מ"ש). איך האָב אמאָהל גער פיה ואמרה לא פעלתי אָון (מ"ש). איך האָב אמאָהל גער זעהן א מאַן וויל אוועק גנב'ענען א גאַלדענעם בעכער פון א חתונה, זאָג איך צו איהם: סמיימש! איהר זיים דאָך עובר אויף לא תגנב! האָם דער מאן געענמפערם: ווען איך נעם נים דעם בעכער בין איך דאָך עובר אויף "לא תחמוד", מאַ וויבאלד אז איך מוז דאָך אלץ איינם מהאַן איין עברה, מאַ לאָמיך האָמש עפּים האָבען פון דעם!

פָדער, א איד דערפיהלם שבת אין שוהל, אז ער האָם פארגעסען און האלם ביי זיך אין פּאַקעם צעהן דפלאר. נעמט ער און לעגם אריין די צעהן דפּלאר אין א חומש אויף דעם לא תגנב; איין אנדער איד עפענט דעם א חומש אויף דעם לא תגנב. הומש, און דערזעהם די צעהן דפלאר אויף דעם לא תגנב. האָט ער צוגענומען די צעהן דפָלאר און אוועקגעלעגם א פינף דפלאר אויף דעם פסוק "ואהבת לרעך כמך". פינף דפלאר אווינדלער זיינען אלעמאָהל חושר דעם אנדערען מענשען, ווייל כל הפוסל במומו פוסל.

אָם דערפאר זאָגם דער מדרש : "בדין הוא שיטול פרו". פֿינחס איז נים געוועזען "נשמה באפּו" !

הנגי נותן לך את בריתי שלום, ר״ת: מה שאלתך לינתן לך — מדה כנגד מדה. ווייל פינחם האָם געםהאָן מים איין אמת צוליעב דעם פאָלק. דערפאר האָם איהם נאָם געגעבען דאָם וואָם ער האָם געוואָלם.

.. " און פון דאן אָן, איז "כל מאי דעביד רחמנא לטב אויב אויב גאָט וויל מהאָן גוטעס, איז — עביד ! אָבער אויב אויב גאָט וויל איז לא עביד ! לאַזט איהם פּינחס ניט מהאָן.

דאָם איז דער סוד פון "ותעצר המגפה", דאָם וואָם די תורה זאָגמ נאָך "ותעצר המגפה", "ויהיו המתים כ״ד אלף״ דאָם מיינט מען ר' עקיבא'ם תלמידים וועלכע זיינען דאָך געשמאַרבען אין א מגפה מיט פיעלע יאָהרען שפּעטער, האָמש ר' עקיבא האָם געזאָגט "כל מאי דעביד״.. ודו״ק.

### מטות



#### לתשעה באב

#### די שבועה פאר ארץ ישראל

#### "איש כי ידור נדר לדי.״

רבותי ! דער וואָרם "ידר" און "נדר" זיינען דאָן די זעלבע זאך, מאָ צו וואס דארף די תורה זאגען דעם ווארם "נדר" ? אין דער שפּראך צווישען מענשען איז מען נים "נדר" ? אין דער שפּראך צווישען מענשען איז מען נים קארג אויף קיין ווערמער, מיר רעדען אָפּם צענדליגע איר בעריגע ווערמער, ווייל מיר באגרייפען נים דעם אמת'ען מיינונג פון די רייד, וואָם אונזער אייגענער מויל האָם ארויסגערעדם. למשל, מיר זאָגען: גים מים אחרונים וואסער, אַדער איך הער אמאָהל ווי א איד זאָגם צום חזן: חזן, ווען וועם איהר זינגען א שמיקעלע פירוש המלות ?

דער איד נעביך האָם געדענקם אז פירוש המלות איז דאָם אזא תפלה.

איינער אזא למדן פרעגם מיך אמאָהל א קשיה: מפיימש! די תורה זאָגם דאָך: כרע מלך סדום, און אין סידור שמעהם: מלח סדומית רבע, האָב איך איהם געננפפערם: ווען סדום האָם זיך איבערגעקערם האָם זיך דעם קעניג'ם נאָמען אויך איבערגעקערם...

א איד פון חברה ש"ם פרעגם מיך אמאָהל: פארוואם רופם מען די מסכת ביצה, ביעי ? האָב איך איהם גע־ ענמפערמ, אז אויף דעם קלאָגם דער נביא (ישעיה נ"ז): הצדיק אָבד ואין איש שם על לב., ד"ה, דער צ פון מסכת ביצה, איז פארלאָרען געווארען, און קיינעם ארם גאָרנים אפילו צו פרעגען אויף דעם.

א מלמד זאָגט צו א אינגעל: זאָג מיר וואָס מיינט "אשה"? דער אינגעל ווייסט ניט. זאָגט דער מלמד: דאָס איז אזא זאך וואָס איך האָב און דו ניט. קוקט דער אינגעל איז אזא זאך וואָס איך האָב און דו ניט. קוקט דער אינגעל אַן דעם מלמד׳ס באָרד, און זאָגט: אשה איז א באָרד. — אָם דאָס איז פּירוש המלות צווישען אונז מענשען, אָבער די הייליגע תורה, די געטליכע תורה! וואָס פאר א פּירוש המלות איז, כי ידר נדר?

דערפאר זאג איך אז מיר זאַלען פייטשען דעם ווארט "ידר", אלם א לשון "דירה", און דער פשט פון דעם פסוק וועט זיין אזוי : איש כי ידר, א איד דארף זיך אלעמאַל זיעט זיין אזוי : איש כי ידר, א איד דארף זיך אלעמאַל דערמאַנען אז די וועלט איז בלויז א דירה, דער עיקר איז דער לד', או השבע שבועה! אז מיר האַבען געטהאַן א נדר צו גאָט, אם אשכחך ירושלם, תשכח ימיני! (תה' קלז) לא יחל דברו — מיר מאָרען ניט פארשוועכען אונזער נדר און שבועה, "ככל היוצא מפיו", עם איז מערקווירדיג אז אין געזעלשאפט זיינען מיר זעהר עמפּפינדליך אויף ווער מער, מיר פיהלען זיך שנעל אָנגעגריפען און באליידיגט ווען עם דוכט זיך אונז אז עמיצער האָט געמיינט מיט א ווארט צו באריהרען אונזער "האָנאָר". . . .

אָם למשל האָב איך פארלאָרען א שמעלע, ווייל איך האָב אין שוהל גערעדט וועגען "חנוך הבנים", האָב איך געפרעגט אזא פראגע " פארוואס פלעגען אמאָהל די בעלי־ עגלות מראָגען מימ זיך א ביימש, און היינט אז מען זעהט עגלות מראָגען מימ זיך א שוין יא בעלי עגלות, געהען זיי גאָר אָהן ביימשען ?! איז דאָך דער ענמפער פשום: ווייל היינמ רעדם מען צו די פערד. איך האָב געוואלם דערמים אויסברענגען אז צו קינ־דער דארף מען רעדען און אויפקלערען זיי. אָבער די מעמבערם פון מיין שוהל, האָבען זיך געפיהלם געמראָפען און זיי האָבען געמיינמ אז איך מיין עם זיי.

ככל היוצא מפין! זיי זיינען שמארק מדקדק אין די ווערמער, איז דאָך א קשיה: מאַ פארוואס זיים אין די ווערמער, וואָס איהר זאָגמ דריי מאָהל אין מאָג, וותחזינה עינינו בשובך לציון".

אָם אויף דעם קלאָגם דער נכיא (איכה) היא ישבה בגוים לא מצאה מנוח. אידען פארגעסען זיך אז זיי זיינען אין גלות, בלויז גרים, אז זיי זיינען בלויז ווי א שכן אין אין גלות, בלויז גרים, אז זיי זיינען בלויז ווי א שכן אין א דירה. זיי יאָגען זיך נאָך הייזער און רייכטהימער אָם אקוראם ווי עם וואָלט געווען היא ישבה ! ווי זיי וואַלטען געווען תושבים.

"גלתה יהודה מעוני ומרוב עבודה,.. ווייל זיי יאָגען זיך אזוי פיעל נאָך געלד, און ארביימען מאָג און נאַכמ אויף דעם, איז מרוב עבודה ! האָבען זיי נים קיין ציים צו לערנען און זיי בלייבען אָרים אין תורה — גלתה יהודה מעוני ! מעניות של תורה, במ") אין עני אלא בדעה. (נדרים מא).

די גמרא (ברכות ג') זאָגמ: א"ר יוסי, פעם אחת הייתי מהלך בדרך ונכנסתי לחורבה אחת מחורבות ירושלים להתפלל, בא אליהו זכור למוב וא"ל, בני, מ"מ נכנסת לחורבה זו ? א"ל להתפלל. א"ל, היה לך להתפלל בדרך.

איז דאָך א קשיה, סטייטש ! ר' יוסי האָט דען ניט איז דאָך א קשרה, איז א מקום סכנה, און עס איז דאָך געוואוסט אז א חורבה איז א מקום

נאָך מעהר קשה, וואם אליהו זאָגם אז מען קען דאוונען אויפ'ן וועג, — דאוונען אויפ'ן וועג איז דאָך נאָך מעהר סכנה, ווייל דאוונען נויםיגם זיך דאָך אין כונה, "תכין לבם תקשיב אזנך". נאר מיר זעהען דאָ אין די ווערטער גאָר איין אנדער געדאנק:

ר' יוסי איז אריין אין א רייכען מעמפּעל, וואָס קיין גמרא לערענמ מען דאָרמען ניט, קיין אידישע רבנים זאָגען דאָרמען ניט קיין דרשות, און אָט דער שעהנער מעמפּעל איז א חורבה פון ירושלים, ווייל ווען ירושלים וואַלט ניט זיין חרוב, וואַלט מען דאָך אזוינע מעמפּלען ניט אייסגעבויעט.

עם ווייזם אוים אז די אידען פון מעמפעל, האַבען זיך מיאש געזוען פון ירושלים, זוייל זיי בויען צו שמארקע מעמפלען... אָם דאָם האָם ר' יוסי געענטפערט צו אליהו׳ן, להתפלל! דאָם איז בלויז אזא שוהל וואם מען דאווענט דארם, אַבער מען לערענט דאָ ניט קיין תורה. וא״ל היה לך להתפלל בדרך, דו האָסט בעסער געדארפט געהן דאוונען אין אזא שוהל, וואם יענע אידען קלייבען זיך אין וועג, וואָם האָפען און שטרעבען צו געהן וואָם שנעלער אין ארץ ישראל בדרך! האָסטו שוין בעסער געדארפט דאוונען, ישראל בדרך! האָסטו שוין בעסער געדארפט דאוונען, אין דער מערת המכפלה שוהל, ד״ה אין א בעיסטענט שוהל, ערגיץ אין דער פיטער עוועניו.

פט די אידען וואס שמרעכען נים צו ארץ ישראל,

זיינען אקוראם ווי יענער בפרדער אין די מאונמענס, —
דער מענעדושער פון הפטעל זפגט צו איהם, כיי אונז וועם
איהר זיך פיהלען ווי אין דער היים. הפט ער געכפפט די
פים אויף די פלייצעם און איז אנטלפפען. דער גאנצער
עיקר פון פט דער וועלם אין וועלכער מיר זיינען בלויז ווי
שכנים, אין א צייטווייליגער דירה, איז דפך תורה! און

די אמת'ע תורה קען מען אין גלות נים דערגרייכען, ווייל דער גלות איז געגליכען צו דער פרה אדומה, זי איז ממהר די ממאים, אַבער זי איז מממא די מהורים.

די אמת'ע כהנים, די מרעגער פון דער תורה, זיינען דאָר ביִי די הדיומים נים אנערקענט, עם איז דאָך טומאתה באֱוליה. די טומאה געוועלטיגט דאָר ר״ל אפֿילו אין די שוהלען! מעהר וויל איך נים זאָגען (חאָטש עם איז נים מיין לעצטער וואָרם).

ווייל אונז אינמערעסירט דאָך אלעמען כלויז. איין זאך — צו הערען היטלער'ס לעצמען ווארט, ימ"ש. אויף דעם ווארט ווארטען מיר מיט אומגעדולד, . . רבש"ע!

לפענ"ד זיינען די מעהרסמע שוהל אידען, אזוי ווי
יענער ישיבה בחור. — אז דער רבי האָם איהם געפרעגם:
וועלכע דריי ווערמער באנוצען די ישיבה בחורים זעהר
אָפּם ? האָם ער געענמפערם: איך וויים נים. דער רבי
האָם א שמייכעל געמהאָן, און געזאָגם: דו האָסם גע־
האָפּען! — אונוויסענדיג זינדיגען זיי מים דעם "על חמא
שחמאנו בגלוי עריות", זיי פארמרייבען די תלמידי חכמים
פון די שוהלען! (עריות—אריות, עין מתחלף באלף

זיים נים אזוי ווי יענער גביר, וועלכער, אז רעוו.
וויים איז געקומען צו איהם קאַלעקמען פאר׳ן קרן קימת,
האָט ער אויסגעשריגען מיט א קרעכץ: "מה בקש לבן" ?
געוועהנליך האָט ער דאָך ארויסגענומען צעהן דאָלאר,
אָבער ער האָט פארלאנגט 9 דאָלאר משענדזש. האָט איהם
בער ער האָט פארלאנגט 9 דאָלאר משענדזש. האָט איהם
רעוו. וויים ניט געגעבען קיין משענדזש, און געזאָגט:
"לבן בקש לעקור את הכל", — ניט אומזיסט הער איך אלץ
אז מיר ווילען א אידישע קאַמענוועלטה . . . ווייל קוים,

קוים וואָם מען קען עם פּועל׳ן אפילו ביי אונזערע אידען. רבש״ע! ותחזינה עינינו בשובך לציון!

אָבער דאָם קען מען נאָר דערגרייכען דורך צדקה, דורך העלפען די חכמים — ווייל צדקה איז די גרעסמע דורך העלפען די חכמים — ווייל צדקה איז די גרעסמע חכמה. אשרי משכיל אל דל! איז דער מיימש: וואויל איז דעם אידען וואָם מאַכמ קלוג דעם אָרימאן, — די וועלמ זאָגם דאַך: "א נאַר גים, און א קלוגער נעממ" איז דערמים וואָם מען לאַזם דעם אָרימאן נעמען, וועם ער דאָך אוימאָד מאמיש א קלוגער.

אין ירושלים נפדה אלא בצדקה. (שבת קלם).



#### דרשה ב.

#### תורה איז די בעסמע סחורה

"לתת נקמת ד' במדין". -

די וועלם פרעגם: פארוואָס האָט מ״ך אומגעביםען די וועלם פרעגם: דעם וואָרם "נקמת בני ישראל״ און ער האָט געזאָגם : "נקמת ד׳?״

איך וויל ענמפערען די קשיה, מים דער פּאָלגענדער ערצעהלונג:

א מילימערישער מאן איז געזעסען ביי דער בעמ פון זיין קראנקען ביזנעס־פּאַרמנער, און זיך צוגעהערמ, ווי יענער איז זיך מודה אויף זיינע זינד, אין די לעצמע מינו־ מען פאר'ן מוימ.

איך האָב דיך באגנב'עט אין 75 טויזענד דאַלאר " קעש. אונזער געהיימע כעמישע פֿאַרמולע, האָב איך פאר- קויפם צו אונזער קאָנקורענט פאר א האַלבען מיליאָן דאָ־ לאר. איך בין אויך געווען דער יעניגער וואָס האָט גע־ ווירקט אויף דיין פרוי אז זי זאָל דיך גט'ן."

"פֶּלריים! — זְּפֶגם דער מילימערישער גאון — אין "פֶּלריים! — איך וויל זיך פאר דיר אויך מתודה זיין! א רוהיגען מפֶּן, — איך וויל זיך פאר דיר אויך מתודה זיין! באלד ווי איך בין אהיים געקומען אויף אורלויב, הפָּב איך דיר אריין געמהפָּן די סם אין דיין קפָפע פון וועלכען דו געהםמ יעצם שמארבען!"

אָם יעצם, רבותי, קענם איהר שוין פארשמעהן פאר־
וואָם מ״ר האָם געזאָגם "נקמת ד׳ ״ — נקמה פון אזוינע
מענשען וואָם רואינירען א מענשענ׳ם עקזיסמענץ, אָם די
נקמה איז א געמליכע — און דערפאר שמעהם דער וואָרם:
"אל נקמות ד׳ ״, צווישען צוויי געמליכע ווערמער —
(ברכות).

משה רבינו האָם אונז דערמים געלערענמ, אז דער געלערענמער מענש דארף נים איבערזאָגען אלעם וואָם מען זאָגם, פּינקמליך אזוי ווי א רעקאָרד פון א פאָנאָגראף, מען זאָגם, פּינקמליך אזוי ווי א רעקאָרד פון א פאָנאָגראף, מען דארף קוקען אין בוך און נוצען דעם אייגענעם שכל. עם מאכם דאָך ווירקליך צום לאכען ווען איינער זאגם נאָך ווארם פון די ביכער, און באנוצם נים די אייגע־ ווארם אוים אוים אזוי ווי יענער קאָמאנדיר פון דער גע קאָפּ, עם קומם אוים אזוי ווי יענער קאָמאנדיר פון דער ארמיי.—

איין אלמע פרוי פרעגמ איחם אויב זי קען זעהן איהר אייניקעל, א סאַלדאם. קוקם דער קאַמאנדיר אריין אין די רעקאַרדם פןו זיין באַמאַליאַן, און זאָגמ צו איהר : — באַבינקע! פאָהרם שנעל אהיים! ווייל אייער אייניקעל איז דאָך אוועק געפאַהרען צו אייער לויה.

אָדער עס האָט פּאסירט ווי א מאַן באקלאָגט זיך פאר דעם דאַקטאָר, אז די הארץ טהוט איהם וועה. זאָגט דער דאָקטאָר: איהר האָט געמאַכט א טעות, איך בין נאָר א פרויען-דאָקמאָר! — זאָגט דער מאַן: אָם מאקע דערפאר בין איך דאָך צו אייך געקומען, ווייל מיין קראנקהיים האָם זיך צו מיר גענומען פון מיין פרוי'ם גרויסען צונג.

מענשען באגרייפען נים פיעלע מאָחל די באדיימונג פון ווערמער. אָם דערפאר בין איך אזוי באגייסמערם פון דער תנ״ך און גמרא שפּראך, אז ציימענווייז בין איך מקצר אין דאוונען צוליעב דעם לערנען.

תפלה, דאָם איז וואָם מענשען רעדען, און בעמען, אז גאָם זאָל זיי הערען. — אָבער תורה, דאָם רעדם דער אז גאָם זאָל זיי הערען. — אָבער תורה, דאָם רעדם דער בורא ! — מאַ וואָם איז וויכמיגער? וואָם קען מען טעהר לויבען? צי דאָם וואָם מענשען רעדען אונמען, אָדער גאָמ׳ם וואָרם פון אויבען ?

תפלה האבען די אבות אונז געלאזם א ירושה, אבער תורה דאם איז דאך די גרעסמע קדושה!

> עם ברענגמ אונז ליכמ, עם גימ אונז כח, עם עפענמ דאָך דעם גאנצען מוח !

וואם מעהר די תלמידים פרעגען שאלות, קריגם דער רבי אלץ מעהר התפעלות!

זיים נים ווי יענער איד וואָס האָם זיך באקלאָגט פאר יעם רבי׳ן אז ער האָם פארלאָרען זיין גאנצען פארמעגען, יעם רבי׳ן אז ער האָם פארלאָרען זיין גאנצען פארמעגען, האָם דער רבי איהם געהייסען זאָגען 3 מאָהל און זויינם, קומט דער איד אריין נאָך אמאָהל צום רבי׳ן און זויינם, פמייםש, רבי! איך האָב געזאָגם און עס העלפם נים! — זאָגם דער רבי צו איהם: איך האָב נים געמיינם דעם "איזהו" פון סידור, נאר דעם "איזהו" פון דער גמרא: — "איזהו שומה המאבד כל ..."

דאָם מיינם אזוי: א שומה מיינם אז ער האָם אלעם דאָם מיינם אזוי: א שומה פארלאַרען. אָבער דער חכם ווייסם דאָך, אז א מענש פאר־לירם נים אלעם. חכמה קען מען דאָך אין אלגעמיין נים לירם נים אלעם.

פארלירען, דאם איז כח־מה. — די גמרא זאָגמ (פס' נ'): אשרי מי שבא לכאן ותלמודו בידו. דער פשט פון דעם איז: א ת"ח איז ניט באגייסטערט פאר געלד, ווייל ווען די ת"ח וואַלטען יא געווען באגייסטערט פאר געלד, איז עס דאָר ביי זיי אין די העגד, צו מהאַן אנדערע זאכען און ניט לערנען קיין תורה. אַט דערפאר איז וואויל די ת"ח, ווייל לערנען קיין תורה. אַט דערפאר איז וואויל די ת"ח, ווייל "ותלמודו בידו"! זיי האָבען געהאט די ברירה אין זייערע הענד, און דאַר האַבען זיי אויסגעקליבען די תורה אַס בעסטע סחורה!

דער וועג צו לערנען תורה איז זעהר איין אינמערער סאנמער, און איז אָנגעפּיקעוועם מים טיעף זיניגע חכמה. אָם למשל, די תורה זאָגם (אמור) "אלה הם מועדי", און באַלד נאָכדעם "ששת ימים תעשה מלאכה", רש״י פּרעגם באַלד נאָכדעם "ששת ימים תעשה מלאכה", רש״י פּרעגם מאַקע: מה ענין שבת אצל מועדות? דער הגר״א ענטפערט אז עס איז דאָ דורך׳ן יאָהר זעקם מעג פון יום טוב, אין וועלכע מען קען טהאָן מלאכה לצרך אכל נפש, קאָכען און באַקען פאר דעם טאג יו״ם. אָם דאָם זאָגם די תוה״ק "ששת באַקען פאר מלאכה", אָבער "וביום השביעי שבת שבתן״, דאָם מיינם די תורה יו״כ.

אָדער למשל די תורה זאָגם (תשא) "ונקה לא ינקה", איז דאָך אין פלוג א קשיה: סמיימש! די תורה רעכענמ דאָך דאָרמען אוים די מדות הרחמים, פון גאָם, מאַ וואָם איז דאָם פאר א מדת הרחמים, דער "ונקה לא ינקה"?

אָם אויף דעם האָם רבי מאיר געענמפערם (פּ״ק ד״) "אל תסתכל בקנקן אלא במה שיש בו – ד.ה., נעם אראָפּ פון דעם פּסוק ונקה לא ינקה די אותיות קנקן בלייבט דער שם הרחמים! די רחמנות פון דעם רבש״ע צייכענט זיך אוים אפילו אין דעם וועג ווי אזוי ער רעכענט זיך דעם חשבון מים די שונאים פון דעם אידישען פּאָלק. מים די שונאים מוז מען מאכען א חשבון, מען מאָר זיי נים שענקען! למען ישמעו וייראו!

## מסעי



#### גים די סחורה

למתן תורה

רבותי! אָם אין דעם ערשמען פסוק פון ס' מסעי זוערם ארוים געשפּוּאָכען די אלע אידישע יסורים און דער גלות, די ר"ת פון דעם פסוק אלה מסעי בני 'שראל איז, אדום מצרים בכל 'ון.

"עכדים משלו בנו" (איכה) שקלאפען הערשען איר בער אונז — אָם צום ביישפּיעל די נאַצים, זיי זיינען דאָך אליין פארשקלאפט ווי פערד, און דאָך הערשען זיי איבער די אונטערדריקטע. . .

עם האָם פּאסירם אז אין מיטען גאס אין בערלין, איז געפּאלען א פערד. האָם מען גערופען א פערד דאָקמאָר. ווען דער דאָקמאָר איז געקומען האָם ער באַלד אנגעהויבען שרייען : "העיל הימלער! העיל הימלער!" פרעגם מען דעם דאַקמאָר ווארום ער שריים "העיל הימלער" ? רופּם ער זיך אָפּ : אז מען זאָגם "העיל הימלער" שמעהען אויף אלע פערד !

מיימש איך דעם פסוק אזוי : עבדים משלו : אז די מושלים זיינען עבדים איז דער גאנצער פאַלק פשוט פערד.

ויכתב משה את מוצאיהם למסעיהם. ואלה מסעיהם

למוצאיהם. — פארוואָם זאָגט די תורה די זעלבע ווערטער נאָך אמאָחל ? און פארוואס זיינען די ווערמער איבערגע־ קערמ, "מוצאיהם למסעיהם — מסעיהם למוצאיהם"? דער ענמפער איז פשום : ווען מיר זיינען באפריים געווא־ רען פון מצרים איז ביי אונז אידען געוועזען די הויפט זאך יציאת מצרים. דער עיקר איז געווען דער מוצאיהם! אָבער אין אמת'ן איז דאָך דער גאנצער צוועק פון גלות דער מסעיהם. צוליעב דעם צוועק פון "ויסעו מקברות התאוה ויחנו בחצרות", אויב א מענש וויל אוועק פון די תאות וואם באגראבען דעם מענשען (ד"ה קברות התאוה) איז דאַ איין עצה : דער מענש זאַל באמראכמען אז די וועלם איז נים מעהר ווי א חצר, ד. ה., א ציימווייליגער דורכגאנג. און עם לויגם זיך נים צו זיין שלעכם, נאר מיר דארפען זיין אין דער בחינה פון "ויחנו בחצרות". ווייל, כי לא במותו יקח הכל", אַמ דערפאר איז דאַך "לא ירד "כי לא אחריו כבודו", דאַרמען איז ער אַרים, און איין אַרימאן גיט מען נים קיין כבוד.

"לא ירד אחריו כבודו" איז א נתינת מעם. אויב נים, זיינען דאָך די זוערמער איבעריג. ער זאָגט דאָך שוין "לא יקח הכל", איז דאָך כבוד אויך בכלל.

די וועלם דערצעהלם, אז שבועות באַנאַכם ווען פּיעל חסידים זיינען געזעסען אין שוהל, און געזאָגם "תקון הסידים זיינען געזעסען אין שוהל, און געזאָגם "תקון שבועות", האָם זיך דער סמאלינער רבי זצ"ל געשמעלם ביי דער מהיר און גענומען שרייען הויך אויפ׳ן קול : "דאוואַי מאָוואַר! דאַוואַי מאָוואַר! דער עולם האָם זיך שמאַרק דערשראָקען, סמיימש! וואָם פאר א סחורה? וועלכע סחורה? און עפּים רעדם דער רבי גאָר אויף גוי־איש? — האָם דער רבי דערצעהלם:

א שווינדלער האָם זיך פארשמעלט פאר א פאברי־

קאַנמ. ער האָם געצייגם סעמפּעלם פון סחורה און האָם גענומען ביי א רייכען פּריץ אסאך געלד אין פאַראוים אויף דער סחורה וואָם ער וועם איהם שיקען. או מען האָם דעם שווינדלער געכאַפּם, האָם דער פּריץ געשריען "דאַוואַי מאַוואר, מאַוואר דאַוואַי״!

אָם אזוי מרעפּם אמאָהל אז די אידען זאָגען "תקון שבועות", וואָם איז תנ"ך משניות און זוהר, אָבער די גומע מדות וועלכע די תורה לערענט אונז, לערגען זיי זיך נים אוים!

פייערע כרידער! מיר דארפען זיך לערנען פון אָם די מסעות ונדודים, וואס אונזער פאַלק מאכם דורך, אז מיר זאַלען רחמנות האַבען אויף נודדים.

די גמרא (אין מ"ק) זאָגמ : רמז לציון קכרות מהתורה מנין, שנאמר וראה עצם אדם ועשה לו ציון. (יחזקאל ל"מ) רב אשי אמר מהכא (ויקרא מ"ו) ושמרו את משמרתי, עשו משמרת למשמרתי. רבינא אָמר מהכא (תה' נ) ושם דרך אראנו בישע אלקים.

אז רבינא ברענגם א ראיה פון דעם פסוק אין תהלים ג', און וויל נים אָננעמען די ראיה וועלכע רב אשי ברענגם פון ויקרא, אָדער די ראיה פון דעם פסוק אין יחזקאל ל"ם, פון ויקרא, אָדער די ראיה פון דעם פסוק אין יחזקאל ל"ם, מוז דאָך זיין עפּים א גרויסער אונטערשיד להלכה ולמעשה נאָר דער פשם איז אזוי פון דעם פסוק "וראה עצם אדם": יעדער מענש וואס איז איין אדם, ד. ה., א מענש וואס איז גוט בין אדם לחברו, אָדער ווי די גמרא זאָגט (כתובות ק'ג) מת פניו כלפי העם סימן יפה לו, ד. ה., אז אָט דער מענש וואס אז ער האָט געלעבט איז ער אלעמאל געוועזען א וואס אז ער האָט געלעבט איז ער אלעמאל געוועזען א גומער צום פאלק, (אָט דאָס מיינט מים׳ן פנים צום פאַלק), געו אוא מענשען דארף מען מאַכען א ציון אויף זיין קבר, ד. ה., מען דארף באצייכנען אז ער פעהלט אונז.

רכ אשי וויל אָבער האָבען, אז בלויז דעם מענשען וואס האָט אָפּגעהיט די גאנצע תורה, ווייל די תורה זאגט, וואס האָט אָפּגעהיט די גאנצע תורה, ווייל די תורה זאגט, ושמרו את משמרתי. אָבער רבינא זאָגט אז נאָר אזא מענ־ שען מאַכט מען א ציון און איין אנדענקען, וואָס האָט גע־ לערענט זיינע קינדער דעם דרך התורה והיהדות, "ושם דרך", איז דער פשט: דער וואָס האָט געמאַכט א דרך.

אָבער די אידען וואָס זיינען אין דער בחינה פון ויחנו ברפידים (שרפו ידיהם מד"ת) ולא היה שם מים (אין מים אלא תורה) ד. ה., זיי זיינען נים קיין מחזיקי תורה, נאר מזיקי תורה, אָם אַ די אידען דארף מען דאך קיין ציון נים מאַכען.

ליידער זיינען דאָ ביי אונז אזוינע ערציהער וואם קענען אזוי פיעל לערנען ווי דער בירזער מלמד. דער ביר־זער מלמד פלעגם זאָגען אז דער וואָם האָם נים געלערענם ביים בירזער מלמד קען נים לערנען. האָם דאָך דער בירזער אליין נים געקענם לערנען, ווייל ער האָם דאָך נים געלע־רענם ביים "בירזער מלמד".

די תורה, וועלכע איז גענליכען צו מילך, מים וועלכע אָם די ערציהער שפייזען דעם יונגען דור. מאַכם מיך צום גלויבען אז עם איז פאראן א בלויע קוה, חאָםש איך האָב קיינמאָהל אזא בהמה נים געזעהן, נאר פון די מילך בין איך זיך משער אז עם איז דאָ א בלויע קוה.

רבותי! דער איד וואָס איז נים מחזיק די תורה איז ער אזוי ווי ג"ג, וועלכער וועם האָבען א מיאוסען סוף, ווען משיח וועם קומען. (ג"ג איז ר"ת: גוי גמור).

דער שמן האָם זיך באקלאָגם אז ער האָם נים קיין ארביים. סמייםש! זאָגם צו איהם גאָם — וואָס איז ? מען זינדיגט דען נים ? אדרכה! האָם דער שמן געענמפערם, נאָר זיי זינדיגען אָהן מיר. די אונוויסענהיים און דער נאַר שמופּם זיי ! — זעהט־זשע, אידען, לערענט תורה! זייט ניט אונוויסענד! — זייט ניט אזוי ווי יענער ע"ה, אז איך האָב איהם געזאָגט, איהר ווייסט וואָס די תורה מיינט מיט די ווערטער "בזעת אפּך תאכל לחם"? — האָט ער מיר געענטפערט: דאָס מיינט, מען זאָל עסען מיט אזא אימפּעט, שוויים זאָל אזש רינען פון פּנים.

דער געדאנק פון קרבנות איז : תמים יקריבנו. ר"ת פון "תמים" איז : תורה מצות יראה מדות.

אָם דערפאר האָם גּאָם אָנגענומען הבל'ס קרבן, ווייל הבל הביא גם הוא", הבל האָם זיך אליין מקריב געווען, צו דעם אידעאל פון תורה! ביי די קרבנות איז דאָ א דין: הוקרבו וכרעיו ירחץ במים", דאָם מיינם דער מענש זאָל, אויםרייניגען זיינע מדות דורך תורה (אין מים אלא תורה).

אָם דאָם איז דער פשט פון די ווערטער (ברכות): ביאת שמשו מעכבתו", לשון שמש, דאָם מיינט מען דעם, ת"ח וואָם ווערט אָנגערופען "שמש צדקה מרפא בכנפיה", די כנפי יונה! די מצות פון דער תורה.

די גראָבע, שלעכמע יונגען זיינען מעכב מלאכול תרומה (תורה, מ) — איך האָב אמאָהל געזאָגמ צו א גראָבען יונג, וואָם ביי איהם פעהלען די חדשים כים־לב. (כסלו) אז ביי מיר איז דאָ איין איבריגער חדש, דאָם איז "אייר", ד"ה, איהר זיים איבעריג! די וועלם דארף נים אזוי פיעל רשעים. — עם זיינען דאָ אזוינע מענשען, וואָם זוען זיי זיינען ביי דער שונמית, וואָלם מען געקענם אָנר זוען זיי זיינען ביי דער שונמית, וואָלם מען געקענם אָנר צאפּען נאָך בוים־אויל, ווייל זיי זיינען פּוֹםמע כלים. אָבער

יעצם דארף מען נים אָם די פּוסמע כלים. פּונקם ווי מען דארף נים די נאָצים.

א נאַצי, איין אנמיסעמים האָם געבעמען ביי א רייכען אידען צען דאַלאר, אויף די עקספענסעס צו באגראָר בען א נאַצישען סאָלדאם. האָם דער איד איהם געגעבען הונדערם דאָלאר. וואונדערם זיך דער נאַצי, וואָס דער איד גים איהם אזויפיעל געלד ? — וואונדערם זיך נים! נעם די געלד — זאָגם דער איד און באגראָב נאָך א ניין נאַצים.

א ישובניק האָם געפרעגם א רב: ספייפש! ווי קומם א דבר אחר אין דער הגדה ?! האָם דער רב געזאָגם: א דבר אחר אין דער הגדה א רשע, וויל ער א שפיקעל עם איז דאָ אין דער הגדה א רשע, וויל ער א שפיקעל דבר אחר, — אָבער די נאָצי־חזרים דארף מען נים, און איך וויל זיי נים אין מיין "תבת נח", נאר אין דער ערד!

דערפאר, אז די נשצים השבען אויפגעהאנגען ביי א שמש אויף די פּלייצעם א סיין מים דער אויפשריפם: "אידען ארוים, נשצים אריין", איז דער שמש אוועק מים'ן סיין אויף'ן סעמעטערי, און געשריען: אידען ארוים! נשצים אריין!...



#### איין אַפענער בריעף צו ר׳ ישראלין

ער זאל שמיצען ת"ח

(לוים דער הפמרה פון חקת) "ויאמר יפתח אל זקני גלעד".

די ר"ת פון די עמליכע ווערמער באמרעפט אין גימט' 27, פונקט וויפיעל דער ווארט זך באמרעפט. דערפון לער־ זען מיר, אז יפתח איז געווען געצוואונגען צו רעדען מיט די זקנים, קלאָהרע דיימליכע ווערמער ב"פתח האָט זיך גענוג אָנגעלימען פון זיי, און דורך א מיספארשמענדניש, האָט מען איהם גערופען "בן אשה זונה", האָטש זיין מוטער איז קיין זונה ניט געווען.

מיינע מייערע פריינדע! איך האלם אויך פון דעם כלל אז א רב דארף רעדען קלאָהרע דייםליכע רייד, כדי מען זאָל איהם פארשמעהן, ער דארף רעדען הויך, כדי אלע זאָלען קענען הערען, און דער עיקר דארף ער רעדען ווינציג, וועם מען איהם דאַנקבאר זיין. קענם איהר דאָך מיך פרעגען, מאָ וויבאלד אז איך הים אָפּ אזעלכע גומע פרינציפען, מאַ פארוואַס האָב איך נים קיין שמענדיגע שוהל ? און איך דארף אלע מאָג זאָגען אויף איין אנדער בימה. איז דער ענמפער פשומ, אָמ אויף דעם האָט מאקע דער נביא ירמיה געקלאַגם מים די ווערמער: "מי יתן ראשי מים", דאָם מיינט אזוי: דער נביא זאָגט: רבש"ע! ווען איך האב א קאפ מים וואסער, און קיין שכל האב איך נים, וואַלם איך זיך דאָך בעסער צוגעאפסט צו דער געזעל־ שאפם. אַבער אז איך בין א מענש וואָס פארשמעהם, ווייל מיין קאַפּ איז דאַך מיש מאַרך און ניש מיש וואַסער, מוז איך זיין אין דער פֿאָרם פון "והחנוני מקיף" (פ"ק ג) מקיף, מיינט אזא קרעמער וואָס שטעהט נים מיט זיין קראָם אויף איין אַרט, נאר ער מוז ארום געהן מים זיין סחורה, אָם אזוי געה איך ארום מים מיין שוועהרען באַגאַזש פול מים תורה, אלע מאָג אויף איין אנדער בימה, אין איין אנדער שוהל, שוין זיים די לעצמע פינף און צוואנציג יאָהר

איך בין אזוי ווי יענער גריכישער פילאַזאָף, ווען די נאצים האָבען אָקופּירם גריכענלאנד, האָם דער פּילאַזאָף גענומען אַ לאָמפּ, און איז ארום געגאנגען איבער׳ן שמאָדם גענומען אַ לאָמפּ, און איז ארום געגאנגען איבער׳ן שמאָדם און געזוכם, פּרעגם איהם דער נאַצישער געסמאַפּאָ אגענם, וועמען זוכסמו?! האָם דער פּילאַזאָף געענמפערם: אִיך זוך איין אַרענמליכען דיימש. האָם דער געסמאַפּאָ אגענמ איהם גום אָנגעשלאָגען און אריין געווארפען אין א קאָנ־ איהם גום אָנגעשלאָגען און אריין געווארפען אין א קאָנ־ צענמראציע לאגער. דער גריך האָם נים געוויינם און האָם זיך נים באקלאָגם: ער איז געווען צופרידען וואָם ענדליך האָם ער געפונען אין קאַנצענמראציע לאגער אלע אָרענמ־ליכע מענשען.

אָם אזוי מיינע פריינדע, בין איך געווען די ערשמע ציים פון מיין וואנדערען (איבער די שוחלען) צופרידען, ווייל איך האָב געהאַם די געלעגענהיים צו באגעגענען אויף מיין וועג די בעסמע מענשען און גרעסמע געלערענטע פון פאָלק. איך האָב אָבער אויך מימעמאַכם דער אנדערען האלבען פסוק "עיני מקור דמעה". איך האָב נים געקענם באגרייפען פארוואס א געוויסע גרופע אידען האָבען נים קיין רעספּעקם פאר די רבנים מופלגי תורה, וואָס קענען זיך נים צופאסען צו קיין שמענדיגען אָרם אין שוחל.

די גמרא רופט אָן דעם ת״ח,מימ׳ן נאָמען זֹקן. און עם איז נימא דער אמת'ער געפיהל פון איינזעהעניש פאר אלמקיימ. די וועלם האָם מעהר לוסם צו אלמקיים וואָס געפינם זיך אין א פלעשעל (בראַנפען). זיי פארגעסען זיך אז אַלמקיים איז דאָך די גרעסמע ברכה פון גאָם, —

עס זיינען דאָ אזוינע מענשען וואָס האָבען רעספּעקם פאר געלד, פאר גומע אינוועסממענמס וואו די געלד איז גאראַנמירמ. אָבער פארוואָס בעגרייפען זיי נימ, אז אמאָחל נעמם מען צו דעם מענשען פון די געלד (אין די יונגע נעמם מען צו דעם מענשען פון די אין די יונגע יאַהרען ר"ל).

אָם איז דאָך געשמאָרבען דער מיליאָנער פאָרד אזוי יונג. אָם דאָס איז די בעדיימונג פון די ווערמער "קץ כל בשר בא לפני", דער סוף פון דעם מענשען לעבען איז בשר בא לפני", דער סוף פון דעם מענשען לעבען איז געקומען פאר גאָם מים א מענה אז דער מענש פארגעסם זיך אין זיין סוף, (דערפאר זאָגען די חסידים ויקרב קץ).

דער אונכעשרייבליכער וואוגדער פון דער נצטור! איז, אז איהר שוחטים, וואָם איהר קוילעט אזוי פיעל לעַבעיגע זאַכען, האָט איהר זיך אמאָהל פארטראכט אין לעַבעיגע זאַכען, האָט איהר זיך אמאָהל פארטראכט אין דער ענדע פון דעם לעבען ? (סוף בהמה לשחיטה, וסוף אדם למות). — היינט אז אויב איהר, שוחטים, בעגרייפט עם ניט, וואָס איהר דארפט מאַכען אייערע געצייג "חד וחלק", מאַ וויאזוי זאָל שוין א געוועהנליכער מענש וויסען דעם תכלית פון דער וועלט ? דערפאר זאָג איך אז מען דארף קיינעם ניט פאראורטיילען.

די וועלם דערצעהלם אז א איד האָם געזאָגם פּרק און זעהר געוויינם. פרעגם איהם איינער, פארוואָם וויינם איהר? זאָגם ער, וויאזוי זאָל איך נים וויינען? אז דער תנא זאָגם: "כל ישראל יש להם חלק לעוה"ב". אָבער איך בין דאָך א כהן, און מיינע אייניקלעך זיינען לויים, פאָ וויאזוי זשע יועלען מיר האָבען עוה"ב? זאָגם ער איד צו איהם, שומה! אָם דערפאר שמעהם דאָך כל. "כל" איז ר"ת: כהנים לויים.

נאָך מיין אָרימען פארשמאנד קוממ אויס אז די ת״ח דארפען קיינמאָהל נים רעדען צום פּאָלק אין א שמרענגען מאָן. אויב עס איז יאָ דאָ פעהלערען אין דער מענשהיים איז דאָס אזא קראנקהיים, וואָס עס דארף ווערען בעהאנדעלמ פון דאָקמוירים וועלכע רעגען נים אויף דעם קראנקענ׳ם הארץ און זיינע נערווען. אָם דאָס זאָגם דער גייסטיגער ריעז, אבמליון : "חכמים הזהרו בדבריכם, שמא תחובו חובת גלות ותגלו". דאָם מיינם גאנץ פּשוֹם, אויב איהר חכמים וועם אויפרעגען דעם פאַלק דורך אייערע שארפע רייד, וועם מען אייך דורכמרייבען חלילה און די ענדע וועם זיין שלעכם פאר אייך, און שלעכם פאר דער וועלם.

איך מיין נים חו"ש אז מען זאָל חנפ׳נען די רשעים, און זאָגען זיי אז זיי פחוען גום. ניין ! דאָס גראדע נים! און זאָגען זיי אז זיי פ

דער אמאַליגער נח האָם די רשעים פון זיין דור נים געבראכם אויף דעם גלייכען וועג, איז האָטש די תורה געבראכם אויף דעם גלייכען וועג, איז האָטש די תורה זאָגם אויף איהם אז ער איז געווען א צדיק, זיינען דאָ א מהייל וואָם זאָגען אז נאָר אין זיין ציים צווישען אזעלכע רשעים האָט ער זיך גערעכענם פאר א צדיק, אָכער אין דער אמת'ן איז ער נים געווען קיין צדיק. ווייםם איהר פון וואנען זיי נעמען דאָם צו זאגען, ווייל די תורה זאָגם : תמים היה בדורותיו", ד.ה., ער איז געווען באליכם ביי זיינע דורות, און די גמרא זאָגם "האי צורבא מרבנן דמרחמין ליה בני מתא . . . משום לא מוכח להן במילי דשמיא (כתובות ק"ה).

דעם פאקם וואס איך וויל דאַ ארויסברענגען, איז, איז נים אלע וואָס האָבען א נאָמען פאר צדיקים, זיינען או נים אלע וואָס הינען רייך, זיינען ווירקליך צדיקים, און נים אלע וואָס זיינען רייך, זיינען פילאַנמראָפען. עס מרעפט זעהר אָפט אז פון א רייכען איז שוועהר ארויסצוקריגען א מטבע, — איהר ווייסט פארוואָס מען רופט עס "מטבע"? ווייל געלד איז רונד, עס קייקעלט זיך, אבער אז עס קומט צו בלאָטע זינקט עס דאַרטען אריין. און עס מרעפט אז מען קען הו"ש פון דאַרטען גאָריניט ארויס קריגען. (מטבע לשון נטבע).

אָם מאקע צו אייך אידען, ביי וועלכע די געלד איז אין אייך אזוי שמארק אריין געזונקען, אז מען קען פון אין אייך אזוי שמארק ארויםשלעפען, (מעגליך אז מאקע דערפאר איז קרח איינגעזונקען געוואָרען מדה כנגד מדה) — זאלמ

איהר וויסען אז דער תנא זאָגם (פ״ק ה) די מעלה פון א הכם איז, וואָם "ועל מה שלא שמע אומר לא שמעתי". איז דאָך א קשיה! פארוואָם באנוצם זיך דער תנא מים אזא מאָדנע אויסשפּראך "שלא שמע אומר לא שמעתי"? פאר־וואָם זאָגם ער נים "שלא שמעתי אומר לא שמעתי", און צווייםענם דאָם געהם דאָך אריין אין דעם כלל פון אמת.

נאר דער פשם איז "ועל מה שלא שמע" מיינם מען דעם רבש"ע, דער חכם זאָגם : אז דאָס וואָס דער רֵבש"ע הערם נים אונזער תפלה, איז ווייל מיר האָבען אויך נים געהערם ווען מען האָם ביי אונז געבעםען.

זעהמר זשע, רבותי! הערט מיין געבעט און שטיצט די תורה! הרחק משכן רע! קען מען מייטשען: דערווייםער פון דיין שכן די שלעכטעס! העלף איהם מיט, גייסטיג און מאטעריאליש.



תם ונשלם סדר במדבר

רבותי! די גוים אז זיי ווילען געדענקען א מענשען קריצען זיי איין דעם נפמען פון דעם מענשען אין זייער קריצען זיי קרושים) "כן דרכן של אמוריים, להיות משרמין בשרם". מיר אידען מפרען דפס נים מהפן.

דערפאר מהו איך אזוי: "מגיד דבריו ליעקב", איך זאָג אייערע נעמען צו ר' יעקב'ן, ער דרוקמ זיי אויף אלע מיינע ספרים, און אייערע נעמען וועלען קיינמאָהל נימ פארגעסען ווערען, בעזהשי"ת, אין יעדען נאָמען איז דאָ עפּים וויכמיגעם! אָם למשל, דער נאָמען "הירש", איז בגיממ' 515, אָם אזוי פיעל וויפיעל דער וואָרם "ואתחנן" באַמרעפמ. דער נאָמען פון מיין פאָמער איז שלמה-הורש, איז: ואתחנן, בעם איך ביי גאָם אז אין דעם זכות פון מיין פאָמער וואָם איז געווען א גרויסער למדן ויר"ש, (א משערנאָבילער חסיד), אז אָם די אלע אידען וואָם העלפען מיר מים זיער געלד צו דרוקען די ספרים זאָל זיי גאָם בענמשען מים אלדאָם גומעם. און דאָם זיינען זייערע שעהנע נעמען:



# THE SOUTH SIDE HEBREW CONGREGATION Chicago 49, III.

Av 4, 5704, July 24, 1944

Dear Rabbi Kaplan:

Mr. Barnett Hyman, a member of our Congregation brought us your book. As it is impossible for us to send you the amount we would like to, and that you deserve to get, you will therefore please accept the enclosed check for \$5.00 with our best wishes.

Yours very sincerely,

Rabbi Morris Teller

Nathan S. Roth

די תורה ואָגם "אשר יצא לפניהם"( פינחם)

אז מען וויל קען מען זאָגען אז די ווערמער "אשר יצא לפניהם" מיינם פשום אז מען וויל קען מען זאָגען אז די ווערמער "אשר יצא לפניהם" מינל זאָל דער אזא מענש וואָם ער זאָל קענען אויסגעהן פאר א אידען. אָם אזוי פיעל זיין זיך, און בעאַממער ליעב האָבען אידען, אז ביי איהם זאָל רעכם זיין מפקיר זיין זיך, און פשום אויסגעהן פאר זיי.

רבותי! אָם אָ די אידען װאָם איך האָב זייערע נעמען אױף מיינע ספּרים, רבותי! אַם אָ זיי ליעב מים אזא איבערגעבענע ליעבע -- "כי עזה כמות אהבה"!

חברה "שבת אחים אנשי ראמשוינז" גבאים: ר' אליקום געציל קאבער ר' שלום בינענפעלד רעוו. ר' דוד צבי ב"ר אברהם מאב ממשפחת הצדיקים והרבנים

די באוואוסמע "פעמריקאָווער שוחל" מפּלך מינסק

הרה"ג חיים דוד אדאמם רבי יעקב אנדראן

רעוו. ר' יהושע אייזענבערג ר' מרדכי אָפּענהיים

ר' חיים ארי' אייגנער ר' ארי' דוב אראַנסאָן

ר' משה מרדכי ב"ר שלמה אקערמאן ר' אליהו צבי הכהן אקסעלראד

ר' יוסף וז' יענמע גימעל אסיפ ר' הלל אהרן ב"ר דוד אלעניק

> ר' יוסף דוד אבראמסאָן בלומע אפעל

ר' אברהם ב"ר שלמה זלמן אייבראמסאן

ר' יוסף איגר

ר' אשר זעליג אדלער

ר' אברהם יהודה אראון — כשר כשר

ר' שלמה צבי אבראמאוויץ ר' מובי' ארפע — בשר כשר

ז ישובי הופע — בשו כשו ר' מאיר הלוי אגעט — בשר כשר

ר' יצחק כ"ר שמואל ח' אנשמאן

ר' שמעון אקון

ר' יעקב דוב אקונאוויץ ר' נח אמלאם

מרת יאכע אקערמאן

ידידי הנכבד בארנעם

כשר דעליקאמעסען 64 גרעהעם עוועניו "למהדרין מן המהדרין" — ברוקלין ר' יוסף הוירש — סמריקמלי כשר'ע וויין 303 האוסמאן סמי, ניו יארק חברה משניות של ביהכ"נ "בני דוד"

> שוהל" מפלך מינסק רעוו ר' יונה וז' צפרה בעקערמאן

רעוו. שמעון ב״ר משה יהודה ברעכער

ר' לזי בוילער ר' מרדכי בראנשמיין

ר' אברהם ב"ר זוסיע ביינק

ר' דוד באראן — בשר כשר

ר' אברהם ב"ר משה אהרן ברענער

ר' יונה בריינעם — בשר כשר ר' מאיר באומאן

ר' חיים זאכ כ"ר שמואל כלאמ ר' זיסעל ור' יהודה באשיסם—כשר כשר

ר' אברהם ברעזנער ר' אברהם ברעזנער

ר' אלעזר וז' רחל לאה בלייער ר' נתן נמע ב"ר יוסף לייב בארענשמיין

ר' חיים כלום — כשר כשר רבי יוסף כ"ר שלמה באלמוך

ובי יוסף חיים בלאק — בשר כשר ר' יוסף חיים בלאק — בשר כשר ר' אהרן יצחק ב"ר ישראל בעקער

ר' יעקב בערקאוויץ – בשר כשר ר' יצחק בצלאל בלומענפעלד

ר' שמואל בערמאן ר' שמואל בערמאן

ר' אהרן צבי בערגער ר' צבי ארי' בארד — בשר כשר ר'

ר' יעקב בלאנסקי

הרב החריף ר' ניסן גארדאן ר' דוד הכהן גרין — בשר כשר ר' יעקב גומשמיין — בשר כשר ר' צבי ב"ר דוב געבער — בשר כשר ר׳ חיים נחום גראכאָף ר' יוסף גאלדשטיין ר' אברהם יצחק ב"ר דוב גאפקאוויץ ר' מאיר לייב גודמאן ר' זאב גאלדבערג ר' יצחק זאב גאלד ר' מאיר גאָלדשמיין ר' מאיר גאלדגלאנץ וז' סימע תחי' ר' שלום ב"ר אברהם יוסף ואשתו רחל בת ר' משה גמזו, מעיר פינסק ר' חיים שעפסיל גרוסקי ר' שלמה ארי' געווירץ ר׳ יעקב הלוי גאָלדבערג ר' אשר דרעקסלער ר׳ ישראל דאָלמאֹן ר' מאיר דאנציגער ר' ישראל דזעשםקאָוויץ ר׳ חנינא דזשעיקאָכאָוויץ ר' יצחק דאָלינסקי — בשר כשר ר' שלמה כן דוד דובין -- בשר כשר ר' יוסף דיילי -- בשר כשר ר' חיים ב"ר יחיאל מיכל דרייער ר' מרדכי דאלינדזשער — בשר כשר ר' אברהם יצחק דאנמא — בשר כשר ר' זוסיע דיימש – בשר כשר ר' פייוועל הארן — בשר כשר ר' אברחם הלוי האראוויץ—בשר כשר ר' חיים דוב האראוויץ -- בשר כשר ר' יעקב האלעם ר' נחום הונדערם ר' צבי האָפער ר' אשר הלוי הורוויץ ר' שלמה העריםאָן שרה דאווידאָף

הרב ר' יחיאל אהרן גארדאן ממשפחת מווערסקי חרב יצחק באלאבאן רעוו. אברתם דוב גינגאַלד רעוו. ר' אליעזר גאַלדבערג חזן ר' אליעזר יוסף גריגוואלד חזן ר' נתן דוד העלפאנם ר' דוב באָדענשׁמיין ר׳ ירוחם פישעל חלוי בערמאן ר' אברהם בארים ר' מאיר לייב בריף ר' משה מעסיל באיארסקי ר' אכרהם כרענער ר' יוסף הכהן בראט ר' חיים מרדכי גלוכאווסקי ר׳ אכרהם גאָרדאָן ר' יחזקאל גאלד ר' תודרום גאלדבערג — בשר כשר ר' משה גאָלדפארב (גבאי) ר' אברהם גאָלדברג ודוד מריץ בשר כשר ר' שלמה ב"ר משה גאַלדבערג ר' שמשון בר' משה הכהן גאַלדמאן ר' אברהם אבא גאַלדמאן ר' שמואל דוב גאנעלעם ר' משה יהודה הכהן וז' שרה גודמאן ר' אהרן גומקאָוויץ — בשר כשר ר' משה חיים גילנער -- בשר כשר ר' אברהם וואגנער ור' יצחק גליקסמאן בשר כשר ר' נחמיה הלוי גלעים — בשר כשר ר' מענדיל גראָם — בשר כשר ר' דוד הכהן גרין -- בשר כשר ר' משה גרינפעלד — בשר כשר ר' יוסף גראָסמאן ר' חיים משה גאַלדשמיין ר' לייב גענדעלמאן — בשר כשר ר' ישראל שלום גודמאן — בשר כשר ר' אהרן געלפאנד -- בשר כשר

הרב דוב מאבענקין הרב ר' יעקב זאקהיים השו"ב ר' ירמי' משארני רבי דוד חאנים השו"ב ר' משה ב"ר בנימין זשאוומים ר' דוד מעלער -- דענמיסמ השו"ב ר' חיים זיידעם ר' שלמה זלמן פוכמאן -- בשר כשר חזן ר' חיים וז' ליבע וואגעל, בתו רחל, ר' מעם מעמער — בשר כשר ובנו ר' אליעזר יוסף ר' מרדכי ב"ר יעקב מראכממאן ר' משה העלער ר' פסח מראמש ר׳ אהרן הערוואַלסקי -- בשר כשר ר' משה ב"ר ברוך משארני ר' הלל האלפערין ר' יוסף מעסלער ר׳ אליהו הילל - סמריקמלי כשר וואורשמ ר' יעקב ב"ר שמואל יאקובאוויץ ר' שמעון הערמאן ר' כתריאל ב"ר יונה יבנה ר' זאב הארצוויץ ר' גדלי' ור' יוסף -- בשר כשר ר׳ שמואל בנימין הוירש ר׳ נחום גרשון יערענבורג מינקע וועלין ר' מרדכי ב"ר צבי יודאוויץ ר׳ יחזקאל ווארשאפסקי, גבאי דביהמה"ג ר׳ יצחק יאבלאנאוויץ — בשר כשר ר׳ שמואל אבא ווענדער ר' יקותיאל כשדין ר׳ בנימין וויינבערג ר' יחזקאל ב"ר אשר יצחק כ"ץ ר׳ נח ב״ר שלמה וואלעק ר' צבי כ"ץ, סעק. ר׳ יצחק משה ווייםבארם ר' אלכסנדר ב"ר אליהו לענמש ר׳ איטשע בער וואגנער — בשר כשר ר' מיכאל יעקב לעווין -- פּרעז. ר׳ יהושע וויינפרויב ר׳ מתתי׳ לענדער מרת ריינע וויינמרויב ר' שלמה זוסמאן לוריא ר' מרכי צבי וויים ר' לייב לערנער ר׳ יצחק וואלמאן ר' יצחק לערנער ר׳ בנימין ווילהעלם ר׳ שניאור אייזיק לעפקאָוויץ—בשר כשר ר׳ חיים מרדכי וויים - בשר כשר ר' אברהם דוב הלוי לעווענמהאל --ר׳ אלתר פישעל ווילדשמיין בשר כשר ---ר' לייב ווערטענטייל ר׳ ברוך פּלטיאל לעווין -- בשר כשר ר׳ אברהם זילבערמאן ר' נתן לעווין -- בשר כשר ר׳ מענדיל זאריצקי - בשר כשר ר' נחום לומצקי -- בשר כשר ר׳ חיים מרדכי זוסלאק ר' נחמן לעיבאווסקי – בשר כשר ר' ישראל זלאם ר' פסח הכהן ליפמאן-בשר כשר ר׳ יוסף זופניק ר׳ אפרים לעווין — כשר רעסמאראנמ ר' ישראל מרדכי זיםעלמאן ר׳ אברהם לעווינסאָן — בשר כשר ר׳ אלימלך זיידנער -- בשר כשר ר' העניך לינגעל -- בשר כשר ר׳ שלמה זאלמאנאוויםש ר׳ מנחם מענדיל לאוב -- בשר כשר ר׳ שמשון כ"ר נפע זיסער ר' משה ליפסקי ר' אברהם צבי זעפטעלם ר' יצחק לעווענברון מרת פעשע זעפטעלם

הרב ברוך הכהן מארגענשמערן ר' ישראל דוב מקילאוויץ חזן ר' צבי דוד סילווערמאן כשר דעליקאטעסען-4914 13שע עווע. ר' גדליה הכהן לוקנער — בשר כשר רעוו. ר' משה פינקעלשמיין ר' חיים לייבאוויץ — בשר כשר חזן ר' משה פאראווייםקי ר' קלונימום קלמן לובמשער-בשר כשר ר' משה סאמענט—איש נכבד ר' אברהם לעווימאן — בשר כשר ר' ישעיה לעווין — בשר כשר ר' משה ספעקם — בשר כשר ר׳ יהודא ליב הכהן לאזעראף ר' הערי סמראסלער — בשר כשר ר' ירוחם ליבלינג ר' שלמה אייזיק סאבאל ר' סימאר לאמנער ר' יהושע ב"ר שלמה הכהן סינגער ר' דוד לאמנער ר' לויק הכהן סענדלער — בשר כשר ר' יהושע לעדער הלוי ר' משה הכהן סנדלר — בשר כשר ר' קלמן לעווין ר' משח לענמשיצקי — בשר כשר ר' מיכאל שלמה סמרעלסער ר' פּינחם מענקין ר' יוסף אליעזר סמאַלאר ר' מנחם מענדיל מארקמאן ר' יעקב מיכל סענדלער ר' יעקב מאלמץ — בשר כשר ר' יהושע סיימאן — בשר כשר ר' אליהו מעדניק — בשר כשר ר' אליעזר סיקען — בשר כשר ר' בצלאל מייזער — בשר כשר ר' משה סאקאל ר' משה מענקים ר' יהודה לויב ב"ר גרשון מאדעצקי ר' צבי מארקאוויץ ר' אברהם משה סמים ר' פּינחם ב"ר יוסף סמיינער ר' צדוק מינדלין -- בשר כשר ר' חיים מעלצער ר' וואלף ענגעלבערג ר' אהרן לייב מילער ר' יש' יהודה וז' מרים רחל עפשמיין ר' דוד לייב מוקין ר' יעקב משה עפשמיין ר' משה ב"ר חיים מושקין ר׳ חיים עדעלםאָן ר' יעקב אברהם מאנדעל — בשר כשר ר' שלום עלפענשמיין ר' יעקב מילער ר' דניאל פעלדלויפער ר' משה זאב מינץ ר' מוביה פעלדלויפער ר' ברוך מאלינסקע ר' אברהם פעלדמאן ר׳ יוסף מענדעלאַוויץ ר' יעקב ורבקה פעמנער ר' יצחק מאמים ר' יהודה פענמשינער ר' נפתלי ניימאן ר' חיים שאול ב"ר אבי עזרא פינק ר' שמואל סאָלאָמאָן — בשר כשר ר' אשר פליישער — בשר כשר ר' מרדכי סאנעם — בשר כשר ר' שמעון מענדיל פּאָללאק — בשר כשר ר' יוסף אליעזר סמאליאר ר' אברהם פּלאצקער ר' יצחק סילווערשמיין -- בשר כשר ר' פינחם פלאג ר' אייזיק סגל ר׳ אברהם פלאצקער ר' אברהם פרומקין — בשר כשר חיה פייגע סילווער

הגולדה למז"מ פעסיע חיה פיליפס הרב ר' ישעי' קאמלער ר' יעקב צבי פענקין -- בשר כשר החזן ר' נתן וז' רחל קאלמאנאוויץ ר' יחיאל ב"ר אברהם קרעמער ר' דוב בער פערלסמיין -- בשר כשר ר' משה דוב קאפלאן ר' אברהם ור' יצחק לייב פאדאף – בשר כשר ---ר' יהושע קאספער ר' יוסף הכהן פליישער -- בשר כשר ר' יצחק קאפלאן ר' יצחק דוב פלאטניצקי — בשר כשר ר' יחיאל משה קאהען ר' נח ישראל פעלדמאן — בשר כשר ר' שלום צבי קאָהען ר' יעקב פּאָלאק — בשר כשר ר' שעפסיל קאמץ ר' ברוך פּאָללאק — בשר כשר ר' אהרן קאנמלעף ר' מרדכי פעלדמאן -- בשר כשר ר' יוסף הכהן קאָהען -- בשר כשר ר' חיים דוב פייער -- בשר כשר ר' אברחם הכהן קרעמער ר' מנשה ב"ר צבי הלל פינקעלשטיין ר' מרדכי קרימענעצקי ר' יוסף פינקעלשמיין ר' ראובן שרגא קאצאף ר' אייזיק פינקעלםמיין ר' יהודה קעניגסבערג ר' מנחם מענדיל פעלדמאן ר' יעקב קוגעלמעם — בשר כשר ר' ישראל יהודה פריעדמאן ר' חיים יחודה קאַתען ר' שלום פאבריקאנם ר' יחיאל מרדכי קאלמאן ר' שמחה פורמענסקי ר׳ בן ציון קאָרנפעלד ר' יהושע פייערמאן ר' שלמה קצהען -- בשר כשר ר' יעקב פינחם פריעדמאן ר' יוסף קאָרן -- בשר כשר ר' שמעון פאקם ר' אליהו צבי קיפנים -- בשר כשר ר' משה אהרן קאפלאוויץ ר' צבי פעלדמאן ר' דוב בער פריעדלאנד ר' שמחה קאופמאן -- בשר כשר ר' שבתי יעקב פרידלענד ר' חיים יוסף זאב קליין ר׳ בן ציון ב״ר נחמן פּאָדאָלסקי ר' נחמיה קאזלאוו — בשר כשר ר' נחמן פּאָדהאַרזער ר' וואלף קעסמנער ר' קדיש ב"ר אלכסנדר קאלאדני ר' אברהם יונה פענמשאנסקי ר' משה חיים ב"ר אב' יצחק הכהן קאפלן ר' ראובן פענדראַוויץ ר' זאב פריים ר' שמשון יחיאל קרוים ר' שלמה הכהן קאָהען ר' אשר צונץ ר' ישראל צבי צימערמאן ר' אברהם ב"ר דוב קאָהען ר' מנשה הכהן קיינער -- בשר כשר ר' חיים ראוכן קאפלאן ר' פּינחם שמעון קופער -- בשר כשר ר' ראוכן קאמער ר' צבי קאססער — בשר כשר ר' ראובן רודאלף -- בשר כשר ר' דוד קאמענעצקי -- גבאי ר' שלום רומקאוויץ-גבאי ר' מרדכי צבי קופעלד ר' הלל הלוי ראפאפארם ר׳ ארי׳ לייב הכהן קארבאווסקי מרת העלען ראקאווםקי מרת אימע קרעמער ר' יוסף משה ב"ר ארי' לויב קיוועלסטן

פרעז. ת"ת "אוהכ שלום".

ר' סענדער שווארץ — בשר כשר
ר' פינחם שמערן — בשר כשר
ר' יוסף שעלין — בשר כשר
ר' אברהם הלוי ראפאפארמ
ר' הלל ראזענבערג
ר' אהרן שמארק, גבאי
ר' יהודה זלמן שערמאן
ר' נחמן הכהן שווארץ
ר' אליהו שווארץ
ר' אליהו שווארץ
ר' אהרן אברהם שולמאן
ר' אהרן אברהם שולמאן
ר' חיים א. שניידער
ר' יעקב שפינראד

ר' מרדכי שלאַסבערג Rabbi Abraham Bengis Mr. Morris Alexander Berke Cake Co., est. 1894 Albert Abo William Block Mr. S. Brodkin Sgt. Harold A. Bush Max Epstein David Faeigin David Fleisher Freyer's Wedding Parlor Benjamin Greenstein Major Abraham Gilner Sergeant M. David Gilner Lt. Elias Goldfarb, U. S. A. Dr. J. Goebel, Bronx Conval. Home Mr. Meyer Levine, executive Convalescent Home, Mt. Vernon Pfc. Sam Greenstein, U.S.A. J. Goodman, Furrier Corp. Abraham Gorelick Samuel Hershowitz Dr. M. Kleinman, Dentist Bernard Levin. U.S.A. Joseph Linsk, U.S.A. Wilfred S. Mandelbaum, Sgt. U.S.A. Mr. Sam Mendelson

הרב ר' מאיר ראַזענבאום
ר' שלמה הערש ראזנער—בשר כשר
ר'יוסף הכהן ראסקין — בשר כשר
ר' שלום רודען — בשר כשר
ר' יצחק רוחאוויץ, גבאי
ר' אליעזר ליפמאן ראבינאוויץ
ר' אליקום געציל רייף
ר' אליקום געציל רייף
ר' שמואל ראבקין
ר' פייוול רייפמאן
ר' משה אהרן רודניק
ר' משה אהרן רודניק
ר' זאב רעזניק
ר' אליעזר ראזענבערג
ר' אליעזר ראזענבערג

Streits Kosher Tasty Matzos Goodman's Kosher Matzos I. Holland & Sons The Institution for the Blind of 1492 Bryant Avenue, Bronx, is doing excellent and charitable work. Dr. David Mozey Dr. David Slutzky, Dentist Cantor S. Kamchi D. Pickholtz, Mattresses Corp. Joseph Kalish, U.S.A. Meyer Samberg, U.S.A. Charles Kaufman Mr. M. Kruglin, Real Estate Mr. David Kabran Mr. Isidore Past Reuben Rosen Lobel & Rudich, Kosher Meat B. Olefson & Shnur, Kosher Meat Rabbi A. Shapiro Benny Shostak, U.S.A. Mr. Saul Safir Mr. M. Star Sgt. Morris Silverstein David L. Sverdlick Mr. Irving Wadler S. Zucker (Tailor)

### לוכר נשמות הקרושים והמהורים

ר' יצחק מאיר פאדזיבע -- ב דחוהמ"ם רעוו. שרגא פייוועל גראנאוויץ—כב ניסן ר' אידעל יוסף סימקען -- ד אדר ר' יוסף יצחק בערקאוויץ -- ר"ח שבם ר' שלמה ווייםמאן -- ער"ח כסלו ר' ברוך פישער — כ אייר הכחור וועלוועל ב"ר שמואל מאזין וז' חנה רישע -- יב שבם (יוניידעם סטייםם ארמי). ר' נחום משה בלאק -- כד מרחשון ר' פישעל פינקעלשטיין -- כז תמוז ר' אליעזר קראסנער — כ' ניסן ר' שמחה האלצמאן — מ מכת וז' פייגע — כג כסלו ר' ירוחם קרומטשאַק -- כט תמוז ר' אכרהם פיינערמאו ר' גבריאל מאַרגעשמערן -- יח מ' אב ר' מאיר רעגענבויגען — מ תמוז ר' יוסף הירש משעסלער -- ו שכם ר' ראובן בלומינג -- יב תמוז ר' יונה סעלצער -- כד תמוז ר' מנחם מענדיל ראאב -- יח תמוז שלמה שפירא -- ער"ח ניסן ר' ברוך פייקין – ג' חנוכה גימעל אשת ר' אברהם אליהו סיימאן ר' אליעזר פיינליב -- ז אדר נפטרה יג ניסן--ו"צ לברכה ר' יעקב אליעזר זאלצמאן – ר"ח כסלו ר' יצחק חלוי בארנעם -- ים תמוז מייטע כת ר' יוסף בארנעט — כח תשרי חנה ברואנשטיין בת ר' נתן ז"ל, --בניה: נפט' מו שכם --ר' אליקום געציל חלוי אקסעלראד עזריאל, לייב, ושלמה מתאבלים עליה. וז' שרה רבקה—ם אב (תענית אסתר) ר' אכרהם צבי סילווער -- ר"ח מרחשון חאשע גאַלדמאן -- ו אדר־ב ר' משה ישעיה גאמליב - ב דפסח חיה מילע באוער --- כו תשרי וז' מלכה כת ר' אלעזר — כם מבת גימעל מאיר בערג -- כ מרחשון שיינע בתיה שיינביין -- כג אייר ר' שלמה שווארץ -- מ אייר יענמע ווייממאן — מ מכת ר' אליעזר יצחק קאהען -- ים אדר לאה בת ר' יצחק צבי מראַפּ -- ב ניסן ר' אהרן קאפלאן — כד מרחשון פריידע לאה קופערבערג—ער"ח מרחשון שרה לאה קאפלאן — ה אדר מריינע בת ר' יעקב קעמץ-אח"של פסח ר' מרדכי גראסמאן -- כה סיון אסתר רחל קאפלאן -- כב כסלו בנו משה מתאבל עליו לאה פרינץ — כד מבת ר' אליעזר חלוי מייערסאַן וז' חיה מיימע רייזעל סאָגאַלאוויץ -- ים מכת ג תמוז -- כב שכם אסתר לאה — ד אדר־א חיה גימעל גאַלדמאן -- י אייר רבקה שמעכער -- ב דפסח מאריום בת ר' ישראל שיפער—כה כסלו

רבקה בריינע ראזען -- כא אייר

# In Memoriam



In memory of Louis and Rachel Steingeser-erev Yom Kippur and 25th of Tamuz — mourned by their son Joseph.

Hinda Melamed — died 10 Tamuz. mourned by her son Leon

Louis Kriegel — 18th of Tamuz mourned by his son Israel, U.S.A.

Anna Lockfeld — 10 Sivon mourned by her children: Philip, Harry, Abe, Rose and Carrie

In memory of my beloved father Kive Zabersky, died 19 Adar mourned by his son Solomon

In memory of Gershon B. Halevy 10 Shevat — and Esther Sheine Perelman-on Feast of Gedaliah

Leah Hymovitz

Bella Zanit - May 20, 1938

William Sigalore — 1 Elul

Hannah Sigalore - 2 Sivon

Peretz Levin — 7 Adar

Abraham Lane - 6th day of Succoth Morris Decker - 30 Sivon

David Berger - Erev Rosh Hashono Tillie Goldspiel — 16 Cheshvon

In memory Katie Rothman- 9 Tevet

In memory of my beloved father Kusiel Shapiro — 1st of Shevat and Mother Rose — Nisan 24th

In memory of our beloved parents Abraham Lev - 11 Shevat, and mother Mollie Lev — 25 Tishri

In memory of my parents Barnet S. Gold — 21 Yiair Gussie Gold — 22 Heshvon

In memory of Pauline Ressler died 22 Tamuz — mourned by: Morris, Benton, George, Nat, Harrison and Louis Ressler and her daughter Shirley and her husband Leo Morgenstein

Alice Plotzker — 25 Sivan

Blume Scher - 7 Sivon

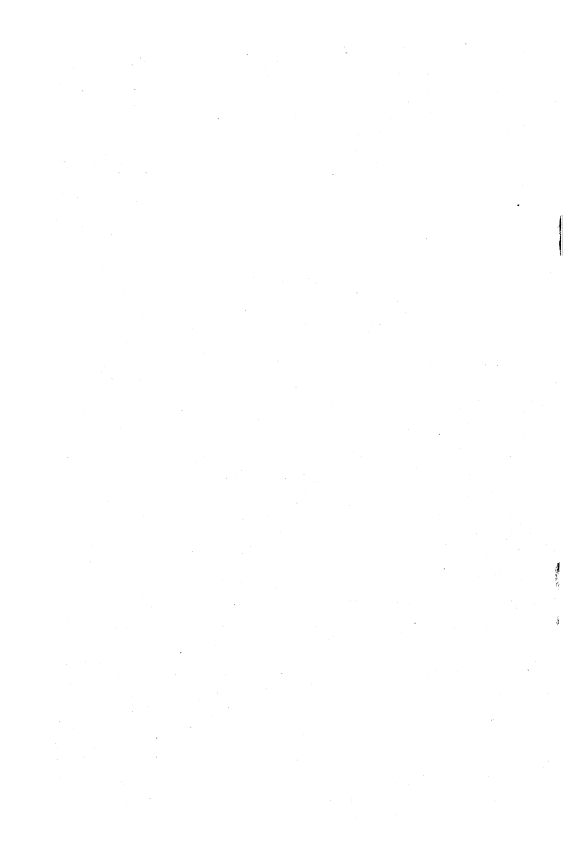
Minnie Berman — 9 Sivan

Frances Grabovitz — 26 Sivon

Jerome Leonard Cumsky -17 Adar2

Frume Ethel Bush — 6 Shevat

Mordecai Diamond — 3 Nison



#### RABBI NOAH KAPLAN

A rich man once invited a poor man to dinner. When the poor man entered the dining room, he noticed there was nothing on the table. As soon as the rich man rang a bell, the servants came in and set up a table with the best of food and drinks. The poor man inquired where he can get such a bell. For all the pennies he had saved up, he bought a bell and journeyed back home. When he came home penniless, he told his wife not to worry, because he has a magic bell, through which he can get all the food and drink he desires. But when they gathered around the table, he rang his bell many times, and got nothing at all.

My friends! I say that the same can happen to you! When you keep ringing the bells of prayer, without doing constructive work to help our nation to settle down in our homeland Palestine, and without your financial support, you cannot expect the younger generation to learn and realize the wisdom of the Torah.



My friends! I hope you will bless me for my effort to enlighten the wisdom and the secrecy of the bible. But not like the jewish lady, when her husband asked her: Why is it that you bless so heartily the candles every Friday night, while you always curse me, your own husband! She replied: I would bless you too, if you'd only burn like the candles do!

The Bible states that Judah acted as his own counsel. Judah said to Joseph: "The life of his father depends on Benjamin". Joseph then replied: "I am Joseph! Does my father yet live?" His brothers could not answer him, for they were terrified. —

Do you know, my friends, why they were so terrified? Because Judah appealed to Joseph on the ground that their father's life is endangered if Benjamin would not return home. Therefore he used this expression: "let thy servant speak a word in my lord's ears. Judah said: My lord! you are a father of two children. You ought to know what it means, for a father to lose two sons.—These words penetrate the ears! — To this Joseph replied: I am Joseph! Why didn't you consider the endangering of our father's life, when you sold me?! These words terrified them, and they could not answer him. — I say to you the same thing:

My dear readers! Don't act the counsel's part. (Ethics of the Fathers) to judge my book, "The Ark of Noah". Just think of the fact that I am a father of children.

The tailor said: It seems that the other tailor has a much bigger son than mine.

The king saw that this man is not only not speaking against the other tailor, but protects him, instead, saying, that the other tailor must have had need of clothes for his son, and he liked it. So he gave the tailor enough money to live on, for the rest of his life.

The same I say to you, my friends: Please do not knock my book! I shall be glad to accept constructive criticism, and any recommended improvements, that I may incorporate in my fifth volume, of the Ark of Noah. Because I greatly admire the right to free expression of thoughts, which is completely the reverse of the Nazi ideology.

Once a Nazi met a liberal on a fishing trip The Nazi couldn't catch any fish, but his companion caught a great number of fishes. The Nazi was very disappointed, and finally he asked the liberal, why it is so. The liberal thought for a moment, and said: "as soon as the fish approach a Nazi, they are afraid to open their mouths."

In our way of democracy, it occured once, that a general was taking a walk in the company of a captain, and he noticed that whenever a private was passing, and the captain returned his salute, the captain was murmurinng the words: "the same to you". The general asked for an explanation. The captain answered: I remember, when I was a private what I used to say when I saluted a superior officer. Therefore I say to them: the same to you!

This is the big secret of the long and slow jewish journeying through the desert. — I too, have worked slowly on this, my fourth book, almost for two years. I wrote and erased. I am not like the Rabbi who bragged to have written his book in two weeks . . . I would rather spend two years on a book and sell it in two weeks. The truth is the best defense.

A king once bought in a strange land some material to make himself a suit. When the tailor took his measurements he said, that there was just enough material for a pair of pants and a jacket, but no vest. So the king called another tailor, who said he will have enough of it to make a vest also.

The tailor took the material and in a few days he brought to the king the jacket, vest and pants. The king was very pleased.

One day the King took his daily walk and noticed a boy of about twelve years old, wearing a suit of the same costly material that he made his suit of. The king asked the child about it, and the boy explained that his father made it for him from the remaining material of the king's suit. So the king called in the tailor and said: "It doesn't concern me a bit what you did with the rest of the material, but tell me, how come that the other tailor insisted that there was not enough material even for one complete suit, and you managed to make the suit and still have enough left for a suit for your son?!

The world has a saying, "Every fool has his own sense." Ben Zoma expressed this saying in the following sentence: "Who is wise? He who learns from all men," The fool has only his own sense, because he doesn't care to learn. The fool is like a leper, the bible says. "Unclean! Unclean! shall he call out." The reason why the leper had to call twice the word "unclean", is because it's in the nature of all unclean to call someone else "unclean."

The fool like the leper, has a deceitful tongue and calls everybody fool. On the contrary, the wise man derives from each little occurance, a great deal of wisdom.

King David, in order to save his life changed his behavior before Abimelech, who drove him away And David departed. But there is a question: Since he drove him away, it does not have to state that David departed. But we will find the answer to it, through the following episode.

A soldier, trying to be discharged from the army pretended to be deaf. All efforts were in vain, he couldn't hear a word. The military commission finally issued his release from the army. But then the Doctor made a final effort to trick him, and said to the soldier very quietly: "Go, you are free!" The soldier started to run out of the office...

David realized that running will do him no good. Therefore it states, although "he drove him" yet he did not run but "departed" slowly. . . He understood that he must not run, but go slowly!

to make this world a heaven on earth. Because we, the inhabitants of this planet, are the kings for a short period of time, of seventy years, which pass by as quickly as a dream, like a shadow of a flying bird. We come to this planet nude, and we leave the same way. In order that we do not go away from this world without anything at all, let us not do like the fisherman does. A fisherman's business is to sell fish (on Friday). You my friends, don't you be sel-fish, while you are on this world, which is compared to a day before Sabbath, as the other world is a world of total Sabbath and rest.

Therefore be active while you are on this earth, the people, who for fear of mistakes do not do anything, they have to realize that the one who never makes mistakes does not usually make anything, and we are all created for the sole purpose of doing something worthwhile and good deeds.



#### **ORATION No.2.**

#### IGNORANCE IS THE CHILD OF IDLENESS

"It is better to labor and make a net, than to stand by a stream and wish for fish."

"They removed from Chazeroth and encamped in Rithmah." Rashi commentates that the word Rithmah is mentioned in the psalms and it means a deceitful tongue, which is like hot burning coal, that looks cold on the surface.

and what sort of comedy they are playing on him. He knew that the secret must be resting with only a few and they won't tell him. So he befriended himself with the biggest minister and authority in the land, and intoxicated him. For he well knew, that "what there is in a sober person's lung, is on a drunkard's tongue." When the minister got good and drunk, he told him this:

In the secret constitution of the land it says: whoever comes in the exact moment of a certain time, to the gates of the palace, he shall automatically become king of the land. But this is only for a period of seven months. After the seven months, when the period is up, a servant of the land, all dressed in black, comes in unsuspectedly, and takes the crown from the king, undresses him entirely naked, and sends him away to a far away island, where he is left to die of starvation.

(The reason they have a king only for seven months, is that they want to derive the most wisdom they can from each strange king, which will benefit greatly the land).

The wanderer then saw the critical situation he is in. Secretly he sent out trusted friends to that island with implements and seeds to start plantations all over that island.

After the seven months were up, and he came to the island, it was like a heaven on earth.

\* \* \*

My dear reader! All I have written above is being hereby referred to you. It's up to yourself,

A ship laden with immigrants was traveling on the ocean. A big storm broke out and smashed the ship. All the passengers drowned except one person who managed to grab on to a piece of wreckage. He drifted very long with this piece of wreckage until he reached an island. He got off on the island and he first realized how hungry and thirsty he was. Being that he saw no fruit or water on the island, he gathered together his last bit of strength and set out for search of food and water. His thirst and hunger gave him renewed strength and courage. He was wandering about a long time until suddenly he saw before him a beautiful palace with an iron gate surrounding it. The wanderer understood that there must be guards inside of the gate, and knocked on it.

Soon the gates opened and a large number of people came out, with a band playing, and the people were shouting: "Hurray! Here is our king!" over and over again.

They cleaned him around, and clothed him in beautiful silk garments, they placed a crown on his head, and adorned him with precious jewels and sparkling diamonds. They placed him in the throne and his very words became law.

The greatest ministers and heads of various departments came to him for advice on all matters.

The hardships this wanderer has gone through in his young life, had made him very wise. And now he realized that it was of utmost importance to him, to find out what is going on all around him

### MASSAY

### ORATION FOR 'D' DAY

"... And Moses wrote their departures for their journeys by the order of the Lord."

In a few simple and short sentences Moses wrote up all the Jewish wanderings in the wilderness (desert). Moses was the best writer of all times. In a few words he told all that happened. And all which we must learn and know until the end of our lives.

A prominent writer once wrote a drama of a lover who committed suicide. The editor complained there were too many repetitions. The word "taken" appeared there too many times. So the writer rewrote the story, using the word taken only once. "The desperate person took the no from his sweetheart, his hat and coat, a bus to his hotel, the elevator to his room, a glass of whiskey, a revolver, and his life (taken his life means committed suicide)

A person's life is like a journey. All the passengers want to go fast with the express. That's why I say to you, educators of this world: Speak clearly, briefly and to the point. Make the people understand what they are to do in this world.

"Tell unto them this story".

of the members interrupted him and said: "Can you tell me, Mr. Chairman, who is this lady, Ida Klein? What has she done for our local?! — It takes brains and clear explanation, to make all the people realize the deadly enemies we are up against, and that only through unity and sacrifice God will help us to overcome this grave situation we are in. We must use all our resources and above all our brains if we are to achieve a final victory!

A Frenchman was sent away to Germany for slave labor. He told his wife, before leaving, that when she will receive a letter from him, written in black ink, she can be sure that every word is true. But, should she receive from him a letter written in red ink, she should know, that whatever he says in the letter, he means to say just the opposite.

Weeks later, she received a letter written in black ink, saying, that he is in the best of health, and that the Nazis treat everyone very good. But he is very miserable because he cannot get to buy red ink, with which he likes to write.

The reason why we tease the Nazis with our coming invasion, I can explain through the following episode: A Jew was peddling roach powder. One of his customers complained that the powder she bought did not work. So the Jew said: "If you want to get rid of the roaches, catch them and tickle them under the arm until they laugh, and just when they open their mouths to laugh, put in the powder.

My friends! We must tickle the Nazis, but the trick is to put the gun powder into them.

poned for any longer than the soldier's sweetheart who did not believe in hasty marriages, who said: Let's wait until tomorrow! We must not be so cruel as to let the Nazis pace the European continent, and slaughter innocent people like sheep.

The poor "fuehrer" cannot sleep nights for fear of the Allied Invasion. He paces the floor of his hideout all night. But we shall prescribe for him a fitting medicine: The best thing to do is to spill a a box of small nails on the floor, before he retires, that will keep him from pacing the floor all night.

The tragedy is, that from a lot of nurses the child is still hungry, and from large clouds, there is little rain. Hitler does not receive enough rain of bullets and bombs, which reminds me of the following:

Two Jewish men were standing at the Wailing Wall in Jerusalem. An English General came by and asked them why they were crying? So one said: "We are praying to God that Hitler should lose the war"! — You stupid fool!— the other Jew exclaimed — The Army is liable to start depending on us, after this. . .!

Therefore I say to you, dear Commanders of the Allied Forces:— Do not depend on anybody else! You do your job well and God will help you! Actions are necessary, not words! There are many people who do not understand words, anyway...

Once at a union meeting, the chairman had to express the words "I decline", several times. One

tients, and when he did not salute him, he raved:—Why don't you salute me?! I am Hitler! I am even greater than God! — The patient just laughed in his face and said: "That is what they all say when they enter here". This shows the wickedness and brutality of Hitler, demading of such a sick person to salute him.

And this is what I say to you, my friends:—
If you do not want to end up with the same fate as
Hitler, help the poor in a quiet way, do not abuse
him, by making a show of the situation. If you want
to be redeemed quickly from this wandering around
from country to country, without a homeland, don't
be like clouds and wind without rain (proverbs 25).
Don't boast falsely of gifts to the needy.



#### ORATION No. 2

#### THE WAR FOR SURVIVAL

'Execute the vengeance of the children of Israel".

#### My Friends!

In these hard times of a destructive war, there are many people who offer their advice as to how to bring the world on the road to a permanent peace. In accordance with the above quotation, the best and safest way is through a cemetery, in which all the Nazis shall be buried. This shall not be post-

each letter of which represents a wicked person of the past centuries: The K means Korach, the N means Nochosh (the serpent); the Alef means Oifem—the chief baker for Pharaoh; the H means Haman (Hitler). Those characters were the symbol of jealousy and corruption. — — The Nazis are following in the footsteps of these wicked people of the past, and I hope they will end up the same way.

A rich man invited a poor man to his home for the Seder. The rich man poured for himself a big glass of wine, and for the poor man a very small glass of wine. When it came to the ceremony where we have to spill out wine from the glass for the ten plagues, which God brought upon the Egyptians, blood, frogs, vermin, flies, etc. The rich man asked the poor man: Why did Rabbi Jehuda abbreviate all the ten plagues and made only three words out of it? The poor man answered: "Since you have the large glass of wine, you can have all the plagues, and I will have only the initials.

The same thing will happen to the Nazis: They want too much, therefore they will have the plagues of this war, and we will have only the initials.

The poor man was right in telling the rich man to have all the plagues... There are many such types that parade around exposing the poor, and make him suffer a lot of abuse and shame, while all they give him is a couple of beets and a box of salt for Passover.

Hitler once went on an inspection tour through an insane asylum. He went over to one of the pa-

rich man's son to ask his father why Abel killed Cain? — When he saw the Rabbi, the rich man asked: How come, you should make such an error? Did you forget that Cain killed Abel?! The Rabbi then said: Isn't it remarkable! A story which occurred thousands of years ago, you haven't forgotten, while to send in your contribution you did forget!

Human beings are liable to forget, but God never forgets, and whenever necessary he acts swiftly!

A Gestapo agent complained to Hitler that in the occupied countries no one has respect for the Nazis. I left my suitcase on a depot in Norway, and when I turned away for a minute, the suitcase was gone. — Hitler then said: Don't complain! I had it much worse: I left my valise in my own Berlin on the depot, and when I looked away for a minute, the whole depot was gone. —

This is what the prophet Malachi said: "I will be a swift witness". Malachi saw in his vision the onrushing Yanks (the Allied Army).

Rabbi Eliazar Hakkappar said: (Ethics of the Fathers, chapter 4) "Envy (jealousy) and too much ambition take a man out of the world". — — These Nazis are awfully jealous people, and they had too much ambition. They wanted to conquer the whole world! Therefore they will be swiftly taken out from this world.

In Hebrew the word "jealousy" is translated:

swift witness against the adulterers, against those that swear falsely, against those that withhold the wages of a hired laborer, oppress the widow and the orphan, and do injustice to the stranger, and fear me not"!

Why does the prophet end with these words: "and fear me not"? The answer is simple: Because there are two different kinds of sinners. It happens that a person sins because the circumstances bring him about to it, — poverty or sickness, God forbid. On such a person God has pity and defends him.

But those who do wrong because they aren't afraid of God, — those people He will not defend! They will have to answer today — on this day of judgement!

Why does the prophet use such an expression as "swift" and "near"? — "I will come near to you for judgement and I will be a swift witness". —

I think the prophet sees the time when the Jewish people will be relieved from this eternal struggle, that God will gather them from all the lands, from the East and from the West, and from the North and from the South, and the Almighty God will rush His redemption, because the Jewish people cannot stand this torture and abuse any more! It cannot be delayed any longer! "Blessed be God, there is no forgetfulness with Him" — (Ethics of the Fathers).

A rich man forgot to send in his annual contribution to the Congregation. The Rabbi told the

## MATTOTH

### ORATION FOR THE HIGH HOLY DAY

"... according to all that proceedeth out of his mouth shall he do".

#### Dear Friends!

Today is the day in which we all, and every inhabitant of the entire world is brought up before the great Supreme Court of the Universe. God Himself is our lawyer and defender. The Almighty God is defending us against the counsellor who is trying to prove our guilt and convict us for our sins. Therefore we say in our prayers: "purity and rectitude are before His throne, loving kindness and tender mercy are before His Glory." — God knows the heart of every individual; he knows that no one really wants to do anything bad. It may happen sometimes, that a person is thrown off the righteous path by some incident, which he afterwards fully regrets. — God looks into the heart of the people on this day of the great trial!

But if anyone is committing a wrong against his fellow-men, God cannot forgive him, until this wrong has been forgiven by the one who was mistreated. These are the exact words which the prophet Malachi said in chapter 3: "And I will come near unto you to hold judgment, and I will be a when all the dead will rise to live again, and never die any more.

This is also the reason, why Aaron, the High Priest did not weep, or say anything at the death of his two beloved sons. Now I can understand why the old Jewish rabbi ran to the cemetery with the sign that the Nazis ordered him to parade with It read: "Out with the Jews, In with the Nazis"! — So the Rabbi yelled to the dead: Jews get out!—Nazis get in!

An anti-semite once complained to a jew:—
"wherever I go I find a jew there! Where can I find a place without jews?" — The man answered him:
"Go to Hell, there you won't find any jews!"

I really don't see why the Nazis shouldn't feel the fire of hell over their heads, day and night, without a let-up, so that they will finally realize that this fire is a punishment direct from heaven, for all their barbaric cruelties and destruction they have brought upon the world!

To my estimation the best way to train these Nazis, to become better people, is through the purifying qualities of fire, this fire from heaven . . . it is an old method for curing, which the bible prescribes: ". . . a rain of brimstone and fire upon Sodom and Gomorah"!



Once a prominent Jewish man forgot to pay his fare on a trolley car. When he was home he reminded himself and he felt very embarrassed. So, he wrote a letter of apology to the company and sent them five cents in stamps to cover the unpaid fare. A few days later this man received a letter of thanks form the company, and also a pass for a full year's free riding on the Manhattan trolleys. One of this man's neighbors found out about it, and also wrote a letter to the company, expressing his regrets in having forgotten to pay his fare. He also enclosed five cents in stamps, to show his honesty, and at the end of the letter he wrote: Gentlemen! Please send me also a free pass for a year's riding on your trolley cars.

My friends! The reason why God did not fulfill the desire of Moses, was because Moses had to realize that no one can get a free pass to journey an everlasting life. Not until they go through the process of dying. Therefore the Talmud "Megilah" says: On the seventh day of Adar Moses was born. The Talmud states first the death of Moses, and then his birth. Moses had to die because from his death the Sages in the Talmud learn that all the dead will come to life again, as it says: then Moses will sing! It doesn't say: Moses sang, because he will come to life again, and will sing again.

This is the reason why we say Kadish. We are not supposed to grumble and be discouraged at the death of our dear ones. We pray to God, that His Name be hallowed through his miraculous deeds,

# **PINCHOS**

# AN ORATION TO ENLIGHTEN THE MEANING OF THE PRAYER "KADISH".

"See the land which I have given unto the children of Israel . . . then shalt thou also be gathered unto thy people."

### My Friends!

I am sure that you want some information regarding the precious prayer "Kadish", which has been so strictly observed almost by all the Jewish people in modern and orthodox congregations.

When God said to Moses, that he shall see the land of Israel from the top of a mountain, then he shall be gatehred unto his people, Moses prayed 515 prayers (Midrash) — he did not want to die.

It is really very difficult to understand why God did not grant Moses his dearest wish, for which he prayed so hard and craved for so wholeheartedly. At all other times, when Moses prayed, God had always fulfilled his desire, although he prayed so briefly, for instance when he said: Oh, God! Do Thou Heal Her! — (75 83 857 83 58)

I shall try to answer this question with the following story:

How do we differentiate between the different classes of guests? When a guest departs and the "Machetonim" out of respect inquire as to his early departure, without urging him greatly to remain, it can be readily ascertained that this guest is one of the unimportant ones. But when the next of kin create a fuss over the departure of a guest, imploring and beseeching him with tears in their eyes, to remain, it can readily be seen that the departed guest belongs to the category of important and influential guests, whose presence constitutes the life blood of the wedding party.

It is therefore fitting for me to remark, after seeing all these important people gathered here today, from high station in life, to pay their respects to our beloved Esther Fruma Nerenestone, that indeed a most highly regarded guest has just left our midst.

Eternity smiles with favor upon this Mrs. Nerestone, because she has labored for the Eternal, by bringing up such fine children! She did not live for the temporal, but contributed her share towards the World to Come! (which means in hebrew:—
יש לה חלק לעולם חבא).



Therefore let us not be among ourselves as they are towards us — be good to your fellowmen, be charitable to the poor and be sympathetic and tolerant towards all mankind! Above all be true to Israel and our noble customs and traditions.

#### ORATION No. 2

#### MEMORIAL SPEECH

"May my soul die the death of the righteous, and may my last end be like his."

The Gemorah (Eiruvin 54) states that this world is likened to a wedding. We have three classes of guests at a wedding. One is composed of the next of kin, the most important guests, without whom there can be no appropriate wedding. Another class is composed of good friends and business associates. But the third class of guests are those invited solely by reason of etiquette, and their coming or failure to come to the wedding is entirely unimportant and immaterial.

When the wedding supper takes place, there is no difference in the treatment accorded all the guests, no matter what their station in life may be. Sometimes the third class, the unimportant guests, attains better service and a better portion than the important guests,

But in order that the Almighty God may grant your wishes and desires, you must be goodhearted to your fellowmen and charitable to the needy.

In Psalms XXXI we read: "I was forgotten as a dead one, and became like a discarded utensil". This reminds me of a true occurence right in this city. One rich New Yorker was celebrating the marriage of his youngest daughter with a truly kingly reception. There was the best of foods and drinks; the tables were set in the most magnificent manner. The assembled guests consisted of the finest and most prominent notables. At the end of the large reception room in a corner, unnoticed and unattend. ed to, there also was a poor jew, who was sitting there all dry and thirsty, But suddenly he noticed a commotion among the guests, and before he knew what happened, they were all converging upon him with threats and accusations, that he stole the diamond set antique wine cup, that was missing from one of the tables

Bewildered and with tears in his eyes the poor jew exclaimed in the words of David: I was forgotten like a dead one! Until now no one even took notice of my presence, but as soon as the cup has disappeared, you've all turned on me with accusations! — This is very symbolic of our nation among all the nations of the earth: As long as everything is peaceful and quiet, and every nation has their needs, we are left alone. But as soon as things go wrong with them the Jew is at fault! The Jew wants wars! The Jew — whose life ambition is for Peace!

The wealth is in their hands — means, they have control to use the money for charitable and useful purposes. Otherwise the Medrash makes no sense, for how could the ocean see and run?

We often see people who, when they were poor, they were good hearted, fine human beings. But as soon as they got rich, they forget their friends and neighbors and ofttimes even their own family. For those people can be truly said, that wealth was not a blessing to them, but a curse! As the money has turned their warm humane hearts into stone! As the Prophet Ezekiel laments: "And I shall take away the heart of stone from your body".

The Talmud tells us that a Bridegroom was to be asked: "Motzo or Moitze" — which means, — If you are searching for a friend in life, a good, honest and responsible wife, and your main object is true friendship, not money, then you will find her in your life. (The words "motzo yisho," indicate that he is only looking for a good woman . . . while the words "moitze yisho" are in conjunction with other words that hints money).

With the same Talmudic quotation I now address our dear bridegroom: Motzo Yisho Motzo Tov. — You have found your true friend in life — therefore you have found the best and dearest to you, and the Almighty God will always be with you to guide you and grant you all your wishes and desires.

## BALAK

### A WEDDING ADDRESS

Worthy guests and dear friends:-

When Balaam was called upon to curse the Hebrews and instead began to bless them, he said: "Who can count the dust of Israel"! He foresaw a long and endless chain of generations upon generations, of the children of Israel! And in spite of all the hardships and persecutions the Hebrews will be subjected to, Israel will never vanish from the earth. Therefore, we may well consider every Jewish wedding as another link in the endless chain of generations of Israel, and another blow to the antisemitic and evil forces!

But, my friends, we must also understand the importance and sanctity that the jewish home must represent.

The Medrash, in his commentary on the quotation: "The sea saw it and ran away", explains that he saw the Israelites approaching with the wealth of Mitzrayim in their hands. By which we can learn that when the mighty sea realized that the Israelites are not the slaves of wealth, but, on the contrary, they are the masters of it, he gave way to them out of respect to their Godly attributes.

They can also select who can hang near Hitler: Streicher, Himmler, Goebels, or Goering.

They can also hang Ribentrop or Von Papen but they must all be on the gallows to make up the fourteen points. — And if they don't surrender by the end of this year, they will perish from the earth. We shall put the evil out from the midst of us.

These fourteen points are the symbol of righteousness. Because the Nazis have burned our sacred
Torah, which our forefather Jacob had learned
fourteen years in Shem-eber. But first we must give
a lot of charity that we should be able to live and
see it. It has to be real charity, not like the person
who went around gathering charity. Someone asked
him, who it was for; so he said for a poor family.
The donor then said to him: you are really doing
a good deed, gathering charity for someone else's
family. This is not such a big wonder, the man answered, the other man across the street is gathering
now charity for my family. — Such is not charity!
It is only like the rich people — they give with one
hand and take it back with the other.

Once on a warm Sabbath day a Rabbi went into a synagogue wearing a fur hat. The people asked him: Rabbi, why do you wear a fur hat on such a warm day? So he said: The Sabath here is very much cold . . . meaning that the jewish people have been cooled off to their religion, and the observance of the Sabbath day.

My friends! We must remember that without the care of God we cannot live.

Egypt, for feeding them in time of famine! — —

Joseph never forgot the one who did unto him a good deed. Joseph said: my master had committed all that he hath into my hand. How then can I do this great evil and sin against God?!

Therefore the ocean fled when it saw Joseph. The ocean realized that it had to do the fighting, and not the lightning, or thunder, or any other host of heaven, for their punishment had to be by the very means wherein they sinned. —

Our parents have done everything in their power for us, so let's not forget them!

I once noticed on board of a Boston Express train a drunkard holding a return ticket. When I asked him where he was going to, he said he didn't know. So I jokingly said: — with such a morale you could end up in hell (God forbid). Then the drunkard pointed to his ticket and said: It's O. K., I have a return ticket.

Let us give charity on this Yiskor day, in the names of our departed, for their souls, and we won't need any return tickets, because with our charity we will bring their souls into the Garden of Eden.

With the charity we donate now God will help us that the war will end soon and Nazi Germany will surrender to our fourteen points like in the previous war. Here are the fourteen points:

The Germans must hang Hitler but they can hang him in any city they want, in Berlin, Munich, Nuremberg, or even in Hamburg.

They must also hang thirteen of Hitler's best and closest friends.

reason why these two days are called almost alike. Purim and Yom Kipurim — the translation in Hebrew of the word "Yom Kipurim", means: a day like Purim.

I have a question to ask: Why does the Torah say: remember what Amalek did to you; You shall not forget". By adding these extra words, the Torah emphasizes something very important. — The person that remembers who did him wrong, will also not forget the one that does him good. The person who forgets the one who did him a good deed, could easily forget in God also! (So say the sages, blessed be their memory).

On the sentence "the sea saw it and fled". (Psalms) the Rabbis commentate: what had the sea seen? And they say: he saw the casket of Joseph. This tale inspires many questions: How can the sea see? And why did Joseph's casket make such a strong impression upon the ocean, that as soon as it saw the casket, it fled?

The key to this miraculous story can be found in the following explanation: Nature is always in the service of God to do the repaying of the deserved payment, at a time when someone else can't do it. This is the reason why the ocean didn't want to mix into a war between Israel and Egypt. The ocean thought at first, that Israel is capable of fighting its own battle, but as soon as it saw Joseph's casket it reminded itself that Israel like Joseph cannot fight the Egyptians, although the Egyptians have done great harm to Israel, they drowned their sons! But Israel cannot forget the old debt they owe to

## CHUKATH

## Oration for the Memorial Services of Yom Kippur

As soon as the King of Arad had heard that Aaron departed into eternity, he immediately began warring with Israel. (Rashi commentates that this King of Arad was an Amalek, and that he was just posing as a Canaanite). Centuries later the Persian anti-semite (also an offspring of Amalek) planned to kill all the Jews in the month of Adar. He figured the same way as the King of Arad, that the month of Adar is unlucky for the Jewish people, because Moses died in that month. But these anti-semites forget that a good soul never dies, and the soul of Moses stood up before the Almighty God and prayed, and defended us. Then God changed it for us from sorrow to joy, and from mourning and death into a day of feasting and entertainment. Therefore the Jews make the fourteenth day of Adar a day of joy, and of sending gifts to the needy.

The Torah says: Remember what Amalek did unto thee. Thou shalt not forget to blot out the remembrance of Amalek from under the Heavens.

Therefore at this memorial service we shall remember the soul of Moses and of all departed ones, because they pray for us to God, and defend us from the Amalekim. But just like on that day of Adar, also on this day we have to give to the needy and the poor, charity and gifts. — This may be the

mony was about to begin, he reminded himself that he forgot to invite the rabbi, who would conduct the ceremony and say the blessings. So the rich man asked one of the entertainers to say the blessings. The actor assumed a religious expression, and began: Since there is no rabbi, let us all rise and thank God!—

You understand, my friends? How we have failed our Torah! They were thanking God that they had no rabbi!

There is another question to be asked: Why do we pray that the Almighty should write us down in the book of life? Suppose our names are not written down in the book, wouldn't God remember? The answer is this: To write you must have clean flat paper. The best paper is made from old torn rags. And this is what we say:

Almighty God! See how the nazis have battered and ripped us into pieces! Make an end to these persecutions! — Let's hope that our scouts are collecting old paper for the war effort. And with this old paper we will hang Hitler "the paper-hanger". (I hope that I didn't do the opposite and turned this good paper into rags. — Sol Kaplan, son of the author).



took his family and went traveling over the world, looking for work. Once, while asleep, he heard screams: Fire! Fire! We're on fire! The man quickly awakened his family and told them to carry out all their belongings into the street, while he, himself, grabbed a pail and started pouring water on the fire. When the fire was out, the children asked him:-Daddy! do you remember, when we lived in the city, and a fire broke out, you never used to carry anything out of the house. You used to sit calmly, and never made any effort to put out the fire. — The father then answered: Well, when we lived in the big city everything was insured against fire accidents. All the houses were built of brick and cement, and above all we had professional firemen to put the fire out. But here we are in a small village, with houses of wood and straw, we have no firemen to save us; and we have no insurance to cover any losses! Therefore we must save all we can!

Do you know, my friends? When I speak of the firemen, I mean the Rabbis who learn the Torah. The Torah is called "the fire", the Torah is also the insurance company. — In the past we celebrated Yom Kippur as a holiday because we weren't afraid of any fire. The fire of the Torah protected us — fire cannot attack fire! But today we are afraid. We cry on Yom Kippur and we pray to God that His fire shouldn't touch us; that we should remain living as the fire of the Torah is not so strong at us now...

It so happened that a rich man was celebrating his golden wedding anniversary. When the cerefor! Would you say that they did the right thing? Now you, the Lord of Hosts! I mean you! You are king of all the kingdoms. You have created such a big world and everything in it. So why can't you give me at least one child?! Give unto thy servant a man-child!

The Talmud gives its commentary on these words, that Hannah said particularly: "a man-child". By this Hannah meant to express: I don't want my son either too tall or too short, nor too white or too dark, etc. But she wanted him to be an exact image of man among all the rest of the men —

Why did not she want him to be a little taller than the average person? Because a tall person can't quite very well associate with a short person, and she wanted her son to care for everybody, and do good to mankind.

God fulfilled her prayer. Samuel was so great, "as important as Moses and Aaron combind".

### My Friends!

A man once asked me: Why was Yom Kippur once celebrated by the Jews as the biggest holiday?—
(The Gemorah Taanis on page 26 says so). And today, we are crying on Yom Kippur, and with trembling lips we are praying to the Almighty God that he grant us another year of life!

On this subject I will give you a parable.

A man who was very rich, became poor. So he

## KORACH

(HAFTORAH)

### WHAT A PRAYER CAN DO.

### A NEW YEAR SERMON

"... And all the people said unto Samuel: Pray in behalf of thy servants that we may not die".

(Samuels 12)

The Talmud in Berochos p. 31, states that Samuel was just as important as Moses and Aaron combined together. (This in itself proves how true the Talmud is: It does not deny that there can be greater people even than Moses himself, and we shall make no human being for a God).

Now, how did it happen that Samuel was such a great person? The answer is simple: His mother Hannah had prayed to God for it. Hannah had crowned the Lord with a new name. She called him "The Lord of Hosts". צבאות This is what she said:

"God, I want to ask you a question: If a king made a banquet and the tables had on them everything of the best that a person can think of. In came a poor man and asked for a piece of bread to still his hunger and they did not want to look at the poor man. They did not even want to hear what he asked have a confession to make to you! I am the one who placed the poison in your coffee, which is the cause of your dying now! — And he broke out in tears.

We too, cry on the New Year, praying to God that we may be spared the situations of having to deal with the wolves in a wolfish way, as we cannot be so brutal as they are, even though it may be in a struggle for survival and we had to act like the fox: "for their bite is the bite of the fox" (Ethics of the Fathers).

My friends! I want to tell you once more, that you should pray to God with truth and wholeheartedly. You should understand every word you are saying. You should not rush your prayers, as Lord Beaconfield did rush through his first speech in Parliament. He was very nervous and he spoke so fast, that when he finished, the head speaker approached him and said: Lord, you made a very fine speech! But tell me, why didn't you eat any breakfast? — The lord wondered, and said: "It is really true that I had no breakfast this morning, but how did you know?! — The speaker replied: I saw you swallow whole paragraphs, when you spoke!

My friends! You should cry a little too, but please don't cry like the jews cried in the desert... Those were very silly tears . . . The fox then exclaimed: "King Solomon said: The righteous is delivered out of distress and the wicked cometh in his stead." (Proverbs, chapt. 11)

But now a question arises: How did the fox take such a chance in risking his life, by going down in the pail? Suppose the wolf didn't go in the other pail, he would have lost his life! The answer is simple:

The fox placed in each pail a stone of equal weight, but each stone was heavier than himself. If the wolf would not come down in the other pail, the fox could have thrown out the stone from his pail, and the weight of the stone in the other pail would have pulled him up. — At the same time the color of the stone appeared to the wolf as that of meat, and that induced him to come down.

This reminds me of another episode:

It happened once that a soldier, home on furlough, was called to the death bed of his partner, (they both owned a chemical plant).

When the soldier arrived, the partner said to him: "I have a confession to make, before I die' In your absence I have embezzled \$20,000.00 and sold the new secret formula we developed, to our competitors, for half a million dollars. Then I gave some personal letters which were in the safe, to your wife, and that gave her grounds to divorce you.

After he heard all this, the soldier said: I, too,

## SHELACH

### ORATION FOR THE NEW YEAR

"... And all the congregation lifted up their voices, and cried aloud, and the people wept."

The world asks: Why is it that the Jews, on New Years, get together into the synagogues and spend the whole day in prayers? We also cry and say Psalms. After all it is a holiday and not a day of mourning! Then why do we do away with the holiday? All the other nations, when their new year comes along, enjoy themselves, by making parties, drink and dance.

I shall explain this by relating to you the following story: The wolf wanted to kill the fox. So the fox said to the wolf: If you won't kill me, I will take you to a place where we can eat a lot of meat and cheese. The fox brought him to a well. Over the well was a board with a pail at each end. When one pail goes down, the other one goes up, just like a scale. The fox went into a pail and went straight down. The reflection of the moon in the water made it look like a round cheese. The fox said to the wolf: "get into the other pail, and come down", the wolf jumped into the other pail and went down into the well, meanwhile lifting the other pail with the fox in it. The wolf soon realized that he was tricked, and began to scream: get me out of here! there's no cheese here!

passing the street on the way to his store, some of the boys were teasing him, "Jew! Jew!" This annoyed him so much that he was ready to close up and leave town. One day he placed an ad in the paper, saying, if the gentile boys will line up in front of the post office in double file, and call him "Jew", each one of them would receive a nickel. This the boys did and they received their money. The next day he advertised that if they will do the same thing he will pay three cents to each. Again they did it, and they got their money. But on the third day he was offering only one cent for doing it. This offer did not attract them any more, and they did not appear at all.

This proves that the wisdom of God's Torah helps the Jewish people in their distress, in a time when they find themselves on the "Shangri-la" (in no man's land) — (Quotation from President F. D. Roosevelt about General Doolittle).



### **BOOK OF NUMBERS**

you think I am having a good time here! Now you see how I have to suffer"!

My friends, some of you think that we, the scholars of the Torah, live in luxuries, but it is not true. We really have very little out of life!

The Jewish scholars are like a brand plucked out of the fire, as we suffer from wars and conflicts more than anybody else. Do you know why? Because the word "con-flict" means in yiddish: whoever can, plucks us."

In the book of Psalms (Psalms 41) it says:—
"Happy is he that cares for the poor, on the day of
evil the Lord will deliver him." The proper translation of the Hebrew text should not say "cares for
the poor" but it should say: "Happy is the man that
is wise to the poor".

The reason the translation reads "cares" is, because the expression "wise to the poor" doesn't make sense. But I will show you that it does.

There is an old Russian saying: "Duren daye, a razumni bere " (The fool gives and the wise one takes). So blessed is the man who helps the poor one to be wise, and be able to take something. The Torah is the greatest wisdom! So let us all learn and be wise. . .

In a certain southern city, there was a Jew who owned a Departmnt store. Everytime the Jew was

will almost hear it say: Taste me! I'm delicious! — Yet while you taste it, its bitter and you throw it away disappointedly. While the other fruit does not look attractive at all. But when you bite into it, it is sweet as you like it and want it to be.

The same with synagogues. Some are beautifuly decorated on the outside but on the inside they are empty. And some synagogues are not so nice on the outside, but inside of them there are many worshippers, praying and studying the Torah and the word of God.

My friends! Our synagogue can be compared to the fruit of sweet and good taste! To our synagogue fits the sentence from "Song of Songs": "Thou art beautiful my friend, and also pleasant".

While I am quoting from the "Song of Songs", I shall quote another one: "And thy palate is like good wine" החבך כיין המוכ The words of the Torah are like good wine. I am sure that like many other Rabbis I too, am a worshipper of this sort of wine, — which reminds me of a story:

The wife of a drunkard was crying and pleading with him in a saloon: "While you are having a good time the children and I are starving"! — "Allright, allright! — said the drunkard — I will go home, but just drink one toast with me before I go". The woman gulped the whiskey and nearly chocked crying: but it's so bitter! It's so bitter!

"Now you see, — said the drunkard — and

"Nor-way" means, "it does nothing but hurt us". because we haven't got a land of our own.

We have spilled our blood on many battlefields, and for many countries in the world: But a land of our own we haven't got.

An American general once asked a soldier if he was ready to die for his country?

— First I'll be ready to help the enemy die for his country! — answered the soldier.

My friends! It is about time that we have our own land with a holy temple, where we could worship God. We should not be any more "like a brand plucked out of the fire". But we should be like an apple tree among the trees of the forest.

A synagogue is the fruit from the tree of life. Those who support it will gain happiness. Its ways are ways of pleasantness and all its paths are peace. Because in the synagogue is the Ark which contains the Law that Moses gave to Israel. And the Law is a tree of life to those who grasp it.

In these times when death and destruction are reigning all over the world, we must turn to the fruits of life — the synagogue, because all its paths are pleasantness and peace.

There are two kinds of fruit which grow on trees One is so beautiful and tempting that the passerby says, that before our Mesiah will arrive, and the dead will come to life, you, Nazis, will go around murdering and killing, — well you have murdered enough people, and it is about time that our Mesiah came, and all the dead came to life again.

The wisdom of the Rabbi and the intelligence of the Talmud saved the Rabbi's life, and he remained between the dead and killed, like "a brand plucked out of the fire".

My father told me, that he once was standing and talking to another merchant in the city of Kiev. The other merchant had no "residence rights" for Kiev. When a policeman passed, the merchant became panicky and wanted to run away. My father thought quickly, and told the jew to remain where he was, while he, himself, began to run away. The policeman suspecting him to be in the wrong, gave chase. When he caught up with him, and my father presented his passport, the policeman asked him: Why did you run away? — Oh, that one is a big nuisance! I just tried to get rid of him! — Meanwhile the other merchant walked away calmly, grateful to my father for saving him all that trouble. — The wisdom of the Talmud stood by my father to protect people.

The synagogue binds us together with the Torah. It may sound peculiar to your ears, when I will state, that we are already too long in the land of Norway.

Of course we jews are spread out throughout many countries, but in plain yiddish the word —

### BEHALOTECHA

(HAFTORA)

### ORATION No. 2

#### APPEAL TO SUPPORT THE SYNAGOGUE

"... Isn't this a brand plucked out of the fire?"—
(Zechariah 2)

### My dear friends!

I am going to relate to you an episode, which will show you how necessary it is to uphold the synagogues and the Torah.

When the Nazis pounced upon Warsaw, they killed every Jew and all the other inhabitants of the city. As they entered a synagogue they saw an old Rabbi, who was the only survivor. The Nazi called out: Rabbi, I shall let you live, if you do as I say! But you will have to wear my special brand of 'tzizis' — and he tore off the real 'tzizis' the rabbi was wearing, substituting them with a sandwich sign reading: "Jews get out, Germans come in"!

The Rabbi grabbed the sign, kissed it, and ran out. The Nazis followed him. He stopped at a Jewish cemetery and began to call out: "Jews get out, Nazis come in"! The Nazis then asked him:—Don't you know that the dead can't hear you?!—

Sure, — answered the Rabbi, — but our Talmud

us in the book of maintenance and sustenance"?— Very simple.

A man once came to me and asked me for a donation towards helping a healthy pauper. I noticed that the man was stressing the word "healthy" several times. So I asked him why he emphasizes the fact that the poor person was healthy. The man answered: The Talmud (Kesuboth p.110) says: a change of diet makes the intestines sick. And this poor man has nothing to eat even on the Sabbath, obviously his intestines are healthy — That's the reason why we pray so many times "Inscribe us in the book of maintenance and sustenance", so that we shouldn't be healthy paupers, but healthy people Even though we may be rich and change our diets occasionally

I want to bless you on this New Year day, that you shall not suffer, God forbid, from a weak heart. Because, once on a trip to Lakewood I noticed that a man was getting off on every main station, to buy a ticket to the next stop. So, I asked him: "Mister! Why don't you buy a ticket straight to Lakewood? The man answered: "My doctor told me that I may die at any moment from heart trouble, so why should I buy a ticket to Lakewood and waste some two dollars and change"!

Therefore I bless you, my friends, that you may not have a weak heart, and not be afraid to give charity for a synagogue. Because you will really live long with God's help, and you will need the synagogue for many happy occasions. mistook the driver sitting inside the coach, for the Rabbi, and they began showering him with all kinds of talmudical questions. Then the driver said: Such simple questions you ask me?! Even my horsedriver can answer them!

Although I am not the most famous Rabbi in New York, (not even in Brownsville), I can answer many a question with some parable.

Now, to answer the question: why we say so many times in our prayers, "inscribe us in the book of life", I shall give you another parable.

A commander of an army camp noticed one of his soldiers picking up one piece of paper after another, from the ground, and keep throwing them away, repeating: no, that's not it! that's is not it!—Suspecting some mental disorder he ordered the soldier examined by the camp physician. The soldier was declared by the physician weak-minded, and was given his discharge papers.

The soldier grabbed the discharge papers and yelled out: That's it! This is the paper I was looking for! —

My friends! We, Jews, are also looking for a discharge paper — a paper that will free us from the long, torturous nights of wandering without a home and country! Oh God! Inscribe us on such a paper!

What do we mean when we say so repeatedly in our prayers on the High Holy Days: "Inscribe

In the old country a woman and her baby were traveling through a forest, dressed very lightly; a frost broke out, which could freeze them to death. The driver put the baby in his bosom; he threw the mother off the wagon and he drove off The mother started running after the wagon and hollered:—Murderer! Give me at least back my baby! — After a while when the driver saw the mother perspiring, he took her back on the wagon. The woman could not understand why the driver threw her off the wagon.

My friends! You, too, cannot understand the reason why we always run from country to country. As soon as we show signs of warm feelings for the poor, God will gather us and install us in our homeland, Eretz Isroel, for ever and ever.

"For my house shall be called a House of Prayer for all the nations".

My friends! You should not be as cold as the rich man, when his poor brother came to him he asked: How is it that you came on such a warm day?

— Because you have such a cold heart, I came to you to cool off — came the poor brother's answer.

This parable reminds me of a story about the most famous Rabbi from Vilna. He was on his way to Warsaw. When the driver got tired he said to him: go inside the wagon and rest, and I will drive. Upon arrival into Warsaw, the coach was met by a delegation of prominent men and great scholars, who,

man — The driver rides together with the passenger, and his life is in the same danger as the passenger's. But the surgeon operates on someone else's body, not being in danger of life himself!

You hear, brothers and sisters all over the world! Don't be like the doctors and rabbis who operate on someone else's pocket, to give charity for the Russian War relief and other such things. You, you yourself be the first to give.

And if you want to know how much charity to give? I will tell you. You should do like the young married couple did. They sent out invitations to their friends to come and visit them in their new home. It read like this: "You are cordially invited to visit us in our new home. The door of our house is not locked and no one will stop you, just give the door a good push with your foot and come in. The guests took the hint: it meant, the guests should come with their hands so loaded up with gifts, that they will have to open the door with their foot.

This sentence which I used as the theme of my sermon expresses the same. — "You shall come into the House of the Lord with joy, with trumpets and with charity well loaded".

As Simon the Just used to say: "The world is based upon three things: upon the Torah, upon the Temple services, and upon the practice of charity".

If you want to know why we Jews are suffering so much, without a home and country of our own, I will give you a parable.

They both had the same education. So why should my son have deserted his religion?"

Then the other man answered: True, that they both attended the same school, but you relied entirely upon the school, without making any effort to give him your personal supervision and training. I, for my part, did not neglect my son. He was always receiving punishment when he was doing wrong. And now, in the Army "he can take it". Therefore, all the fasting days we observe are good training for us to be accustomed to any rough times we may meet in our lifetime. We would, thus, be able to undergo many hardships and still cling to our religion.

My doctor was telling me that they brought in a very sick person to his hospital for an operation. Before the person was to be opeated on, he said:— "Doctor! Before you operate on me, I want to know how many operations you performed? Did any patient die from any of your operations? Have you a light hand, and a good memory, to be sure not to leave any instruments inside my belly, etc."

Listen Mister! — answered the surgeon — when you are in a hurry to go somewhee and grab a taxi will you start asking so many questions? You know that many accidents occur due to the driver's negligence? Still people ride in taxis! — Statistics will prove to you that many more people die from auto accidents than from operations!

Oh, but there is a difference! — said the sick

## **BEHALOTECHA**

### AN ORATION FOR THE HIGH HOLY DAYS

"... And if ye go to war against the oppressor that oppreseth thee, then shall ye blow an alarm with the trumpets."

Many a person has asked me why we must fast at certain times in the year. And why do we say so many times "inscribe us in the book of life", during the High Holy Day prayers. Although there are many answers to this question, the simplest explanation I can give is as follows:

In Europe they have compulsory service after the boy has reached a certain age. There were two boys who attended the same school and received the same education. After they graduated they were called to serve in the Army. Both boys were sending letters home, in which they were telling of the rough treatment they were receiving there. Finally one of the boys stopped writing letters home. The father became worried and went over to the other man, who promised to inquire from his son about the boy. The answer came, that the other boy converted to christianity and left the religion of his people On receiving this shocking news, the poor father began to cry, became hysterical and in his woeful voice he was saying: "Both our sons went to the same school.

Therefore I say to you, my dear worshippers! Make your pledges now, and promise to bring them in immediately after the holidays, and with your generous contribution you will help maintain our synagogue which is truly a beacon of light for those who seek true spiritual guidance.

The souls of your dear ones will truly rejoice in the knowledge that their beloved have donated for their sacred memory. To them will be said in Heaven Rejoice, for the Torah is in your hands — because, the hand of the children is the same as the hand of the parents, and you, dear children have donated towards the support of the Torah, which means that you thereby have gained the Torah and have it in your hands!

I sincerely hope that you will obey me as you would your doctor, because even if I am not an M D I am a G D — that is a Good Doctor of the soul . . .



the hand that helps and contributes towards the study of the Torah, is the hand that can proudly say: I carry the Torah! For that hand has actually helped carry on the study of the Torah, and therefore it "carried" the Torah and divine knowledge towards the progress it has reached.

The Torah says: "Noson Teeten"—give, thou shalt give! — a double expression of the word "give"... We may well ask, why the repetition of the same word? "Thou shalt give" would certainly carry the same meaning!

I shall illustrate this by an episode that has occured, in my synagogue:

A visiting Rabbi was delivering an address, during which he intimated that he is in need of help, and would gratefully accept if offered same.

At the end of his address, a young man came over to him and said: Rabbi! I will give you the sum you need, but I want no one else to give, and no collections are to be made here.

This generous offer surprised me, and I called the young man over, asking him: What do you care if others will give, too? — His answer came: Rabbi, Zedakah (aid to needy) enriches a man, and I don't want everyone but me to be rich . . .

Our Torah foresaw such "generosities", and has ordered us to "give and let give", — "Noson Teeten" — You give Zedakah, and let also others give Zedakah, for it is a great privilege to give and be able to give, instead of taking, and having to accept what others will give"...

### My Friends!

On this occasion of Yiskor, the prayers for the departed, I wish to state that although they are dead, and have passed into the realm of eternity beyond any physical pain or suffering, those departed also need atonement and forgiveness, as the Holy Torah says: "Forgive to Israel thy folk, that Thou hast redeemed . . . "On this the great commentator "Syfri" explains, that the word "Podeeso" (redeemed) pertains to the Exiles from Egypt; and although that generation has long passed into eternity, they still need a "Kaparah", an atonement and forgiveness.

During our life's span, the physical demands of our body compels our soul to strive and work for the provision of its physical needs. Just like the bull under the yoke knows not the results he brings, but that he pulls the plow as directed, so our soul must in most cases comply with the physical requests of our body, thus profaning its holy origin, while being enslaved by our earthly requirements.

The Talmud says: "It is good for him that cometh into the great beyond with his knowledge of the Torah in his hand"!

The question then arises: How can anyone hold knowledge in his hand? The only place for it can be the head, the mind and not the hand, which can only hold physical things and not spiritual, as knowledge must be.

But this allegorical expression simply means what it says: Yes, it is the hand that can bring about the study of the Torah and the Divine Knowledge,

The reply came:— I want the rooster to teach my son to say his prayers. — In still greater surprise, the Rabbi retorted: But, my dear man, why just a chicken, for that you need a teacher, but certainly not a fowl!? No! No! exclaimed the farmer — a chicken won't eat much, will make a good dish in the end, and to the bargain will teach my child to read the book—for I well remember, that my father has done the same — he used to pick out a good looking, educated rooster, and holding him high over his head, allowed him to look into the prayer-book, and repeated after him every word he read...

(The custom was to hold a rooster over the head and say a prayer, on the day before Yom Kippur).

May we be spared of similar ignorance, and the teachings of a rooster . . .



### ORATION No. 2

#### YISKOR

"... ONE spoon TEN shekels of GOLD, FULL...

From this sentence you can derive the thought that whoever gives charity One Dollar of each Ten, he will get rich, as it says ONE TEN—GOLD FULL. Therefore Moses hurriedly called upon God to show him His Glory, the Tefilin containing a statement of Israel being His chosen one, his Glory! And the Almighty has heeded to his plea, and assured him that He has not broken His part of the Contract, but He also showed Moses the reason for adhering to it — He showed him the "Kesher", the knot he has tied, the contract he has gone into with our Forefathers, Abraham, Isaac and Jacob, that for the sacred memory of our Forefathers He will forgive them and keep His faith with them.

My friends! We can readily see that Tefilin are an honorable badge, that God has honored us to carry, even the same badge that He Himself always is proud to adorn his Glory with. Moreover the knot of the "Shel Rosh", serves as the symbol of God's contract with Israel, His chosen folk!

Who would be so careless or thoughtless as to discard the greatest badge of honor, bestowed upon him by his King?! Aye, the very badge of honor, the King himself is proud to wear! — How much more proud and glorified should we feel, when we have been decorated with the highest badge of honor, by the King of Kings, the Lord of the Universe!

Unfortunately, there are many people ignorant of the great and holy significance of Tefilin. They can truly be compared to the ignorant farmer who once came into the city and asked the rabbi to find for him an educated rooster. Bewildered, the Rabbi asked him: why do you want an educated chicken?

## **NAHSSO**

#### **BAR MITZVAH SPEECH**

"... One spoon of TEN shekels of GOLD"—Rashi commentates that the Ten Shekels symbolize the Ten Commandments. My, opinion is that the Gold is to forgive for the Golden Calf.

The Torah tells us that Moses asked the Almighty G-d to show him his Glory!

On this the great Gaon commentary "Rashi", elaborates in answering: G-d has shown Moses the "Kesher" of the Tefilin, the knot, the binding together.

A double question may be asked relating this: one, did not Moses know that no human can see God? The other question is: why did the Almighty show him the "knot of the Tefilin"?

The Talmud "Berachath" says: The Tefilin that God adorns Himself with, contain the chapter: "Mee K'Amcho Isroel Goy Achod B'Oretz", — "Who can compare to Thy folk, Israel"!

When Moses came down from Heaven to find that Israel has sinned with the "Sin of the Calf", that they have accepted another god, and thus lost their standing of being the "chosen ones", Moses was afraid that God would also break his ties with Israel and discard the adornment of the Tefilin, containing the statement that Israel is His chosen folk, because they have now betrayed Him! —

My dear man, that is no complaint in a time of labor shortage. You are better off that your wife is cooking herself, and you don't require a cook.

A man memorized two speeches perfectly. He spoke in a synagogue, and it was so good, that the people elected him rabbi. Since he knew only two speeches, he pretended to be sick. A doctor was sent to him. Upon his examination he found nothing wrong with him. So he said to the man: You will have to tell me what ails you? — I can't speak!—the man answered. — My dear man, said the M.D., before me you don't have to be bashful, better tell me the truth! — I can't speak! the man insisted.—The Doctor then realized what he meant and he ordered the congregation to give the rabbi a long rest..

I hope, my friends, that you, like the doctor, will realize the moral of all these humorous tales I am telling you, although I don't use such an outstanding vocabulary. — I shall relate to you another story:—

An author whose name is "It Can't Be" wrote in the preface to his book that all the material of his book is his own, and he signed his name with great pride: "It Can't Be". Everybody admired him for that.

My friends! There are many fantastic religious tales which could bear the above author's name, except the Torah, which is the sole truth, dictated by God Himself and written by the greatest author of them all, Moses!

The Bible says: "The law which Moses commanded us is the inheritance of the Congregation of Jacob". The word "inheritance" in Hebrew is expressed through the word "Moirosha". —The Sages in the Talmud (P'sochim) compare the word "Moirasha" to "M'oirasa", and claim that the Congregation of Jacob is in a matrimonial obligation with the Bible, because "M'oirasa" means 'engaged'.

It happened once that a poor rabbi came into a synagogue and asked for some financial aid. When the President of the synagogue refused, the rabbi turned toward the ark where the Bible Scrolls are, and said: "Oh, God! Tell me, is it nice for you that one of your relatives has to beg for charity?"!

"We are all your relatives! We are engaged to your Torah: M'oirasa! And You are such a rich relative! "The silver is Mine and the gold is Mine",

So do you say (Chagi 2) and, for instance, if you would tell to Morgenthau that his relation is going around begging in the synagogues, wouldn't he be embarrassed and rush to help him? —

The president of the synagogue feared the rabbi's complaint, and went about to help him.

I hope to God that the english speaking audience will give deep thought to the moral of each and every story I am telling you. — You shouldn't understand my English, the same as the Judge did.

When a man complained in his divorce suit, that his wife is hot-tempered, but his expression was that she is "cooking herself". The judge said:

Passover, in a prominent rich man's house. The rabbi took for himself a large cup of wine and gave the owner a small one. The rich man asked the Rabbi:-"Why do you take for yourself the larger cup, and for me you have the smaller one?" — "It is a secret which I will tell you after the ceremony is over", said the rabbi. When it was over, the rabbi said: "The reason we drink four cups of wine at the Seder, is because God used four different sayings when he was about to release us from the bondage of Egypt. "I will bring you out from Egypt" is one; "I will release you from your bondage", is two. "I will redeem you" is the third, and "I will take you to Me for a people" is the fourth. Since this very last saying, "I will take you to me for a people" is the most important one and best of all of them, that is why I take for myself the larger cup of wine.

"Then why have you kept it a secret until now?" the owner asked. "You understand", said the rabbi, "Taking, is something which must be done secretly".

My friends! The New Testament has been taken from our Old one, but I would rather keep still until this big ceremony is over, until the Redeemer will arrive (Isaiah), and He shall judge with righteousness, the poor, not after the sight of his eyes or the hearing of his ears, shall he judge. He shall smite the earth with the rod of his mouth. At that time God will restore to all the dead their souls, and they will come to life again. This is what the Prophet means: and she shall sing again as on the day of her coming out of Egypt — the dead will sing after being resurrected to life again!

## BEMIDBAR

(HAFTORAH)

# ORATION FOR THE SEASON OF "THE GIVING OF OUR LAW"

זמן מתן תורתנו

"... and I shall give her again her vineyards and she shall sing there as on the day of her coming out of Egypt." (Hoseah 2).

How silly it is to see Christians debating religion with Jews. Really, theirs is an offspring from ours. Once a very prominent rich girl was going to become a nun. In her honor they made a big party. They claimed that she was getting married to the Son of God. While all the guests were gathered, a Jew with a big beard came in. Everyone looked in astonishment at this man. Someone approached him and asked: "What are you doing here?" — "Why, me—he said — I am a relative on the groom's side. —

The bible says in Deuteronomy (portion Reay) Ye are the children of the Lord, your God. The Hebrews believe faithfully, that the Creator blessed be His name, is a unity, and that there is no other unity in any manner, like unto Him. He is the only true God!

It reminds me of an episode.

A Rabbi was a guest to the Seder services on —12—

### מכתבי תהלה מהרבנים המפורסמים

ומפני יוקר ההדפסה אני מציג אך שורות אחדות, ולא מכל שכתבו לי הרבנים.

הרב המופלג בתורה ובמדות תרומיות, ר' נחום כהנא שפירא, כותב:

הנני מכיר את הרב נח קאפלאן עוד מימי ילדותו. עוד מאז הנהו מלחיב לבות שומעיו, ומעוררם לתורה ולכל דבר מוב ומועיל. בספרו תבת נח נדפסו אך מעט מאלפי דרשותיו, והוא ספר חשוב. ומצוה רבה וגדולה להחזיקו ולתמכו . . . .

הרב הגאון היקר גדלי׳ ארי׳ שמיינבערג, כותב:

יודע אני ומכיר את ידידי הרב הג' המפורסם מוהר"ר נה ב"ר שלמה צבי קאפלאן, יליד פעמריקאף, זה שנים רבות, למופלג בתורה והלכה. יש לו כשרון לפלפל ולהעלות פנינים יקרים בים התלמוד כחד מדרכנן הגדולים בהלכה למעשה, וכשהוא דורש, דבריו חוצבים להבות אש, ונכנסים אל הלב.

(מקום החותם)

הרב הגאון המיסד "תורה צענמער" ר' חיים אברהם ביאליק, כותב:

אנכי שמעתי את דבריו היקרים של הרב הג' המצוין כש"ת מוהר"ר נח קאָפּלאן, ומאד הומב בעיני, וספרו "תבת נח" מצא חן בעיני. (מקום החותם).

# THE JEWISH NATIONAL AND UNIVERSITY LIBRARY בית הספרים הלאמי והאונברסימאי, ירושלים.

לכבוד הרב נח קאפלאן,

רב נכבד מאד,

שוב אנו חוזרים על בקשתנו ומבקשים את כב' לשלוח לנו את 5 כרכי ספרו החשוב "תיבת נח".

אנו מקוים שכב' הרב ימלא את משאלתנו, ומראש אנו מודים לכב' הרב על עזרתו ועל מרחתו.

בכבוד רב

פרופ׳ ג. ויל, המנהל.

יעקב דוב גאָרדאָן מחבר הספר "הד הזמן" רב דביהכנ"ם "בני ציון" בראנקם, נ. י.

בע"ה יום א', א' לחודש כסלו תש"ד

הנני מאשר בזה, כי יודע אני זה מכמה שנים את הרב לה לפלן מברונכס, בתור גדול בתורה, מחנך מובהק, וכחו רב להשפיע בדבריו על קהל שומעיו.

ספרו "תבת נח" ספוג תורה והבנת החיים, וקנה לו פרסום רב בקהל.

מוחזקני, שאם יקבל עליו עבודת רבנות או הנהלת מוסד חנוכי יעשה מלאכתו באמונה ויצליח בעבודתו.

הרבי. ד. גארדאן

## הרב ברוך שלום מריינין

רב דביהכנ"ם "תפארת ציון אנשי ספרד"

בע"ה

כבוד ידידי הרב הגאון מוח"ר נח קאפלאן שלימ"א.

שלשה שולח למעכ"ת בעד החיבור היקר "תבת נח" שלשה דולר ואחד המרבה ואחד הממעים וכו' ואברך אתכם בכ"ם.

ידידכם ברוך שלום מריינין, החופ"ק

### RABBI NOAH KAPLAN

# TREMONT TEMPLE, NEW YORK Jerome Rosenbloom, Rabbi

March, 30, 1944

Rabbi N. Kaplan, New York:

Dear Rabbi Kaplan:

I have read your latest volume of the series and find it as delightful as its predecessors. Your wide knowledge is happily combined with clarity and good humor. The result is an easily-read and highly rewarding book.

I hope that our Heavenly Father will give you the strength and spirit to continue your fine work.

With every good wish, I am,

Jerome Rosenbloom

### CERTIFICATE OF DISCHARGE No. J5515

Name: KAPLAN NATHAN

Regiment or Corps from which discharged Royal Fusiliers

Special Qualifications: Chevrons. One blue.

Medals, and Decorations: British War Medal

Victory Medal.

Has served Overseas on Active Service. Enlisted at: New York, 7—5—1918

He is discharged in consequence of having suffered impairment, after serving One year 208 days with the Colors.

Date of discharge: November 29th, 1919
Infantry Record Office, London

### **BOOK OF NUMBERS**

which you have been good enough to present. You will receive shortly our official acknowledgment.

We can say that our Jewish Division reports that the book is called for by readers, and that we are pleased to be able to make the book available for those who wish to consult it.

Very truly yours,

Edward G. Freehafer

### HERSH BEAR ROSENWASSER Counsellor at Law

Dear Rabbi Kaplan,

I have very much enjoyed my first copy of your comments on the weekly "Sedras" and am herewith enclosing payment for the latest volume of your work.

Looking forward to receiving the next book, may the Almighty speedily help you issue "D'varim" as well.

Yours, very respectfully, Hersh Bear Rosenwasser

### DR. HARRY HALPERN Rabbi East Midwood Jewish Center 1625 Ocean Ave., Brooklyn, N. Y.

"The Ark of Noah" which Rabbi Noah Kaplan is preparing for the press, is a work which is true to the traditions of the Jewish People.

It contains a great deal of Rabbinical material which is treated in a masterful way. The voice of the old Rabbi speaks in these pages with a message for our times.

HARRY HALPERN.

## THE LIBRARY OF CONGRESS

Washington, D. C.

### Dear Sir:

By direction of the Librarian, I beg to acknowledge with cordial appreciation the receipt from you of the gift mentioned below, a welcome addition to the collections of the Library of Congress.

Two copies of your publication:

"The Ark of Noah: A collection of sermons on the Five Books of Moses". Part III. Leviticus. Bronx, N. Y., 1942.

Very truly yours,

John H. Morearty, F. P. Chief, Accessions Division

# NEW YORK PUBLIC LIBRARY Office of the Director

New York, February 25, 1943

Rabbi Noah Kaplan,

Dear Sir:

Will it be possible for you to present to us a copy of your publication: "Tebat Noah".

This work is needed for use in our Jewish Division, and if you have a copy which you can spare for deposit here, it will be most welcome.

Very truly yours,

Franklin F. Hopper, Director

# NEW YORK PUBLIC LIBRARY Office of the Acquisition Division

New York, Nov. 30, 1943

Rabbi N. Kaplan,

Dear Sir:

Following our recent conversation, let me repeat our thanks for the copy of THE ARK OF NOAH, Part III

## A few of the Testimonials



# THE WHITE HOUSE WASHINGTON

December 9, 1942

My dear Rabbi Kaplan:

Thank you, in the President's behalf, for your courtesy in sending him a copy of the inscribed book, THE ARK OF NOAH. He appreciates your friendly thought.

Very sincerely yours,

Grace G. Tully,

Private Secretary

# DEPARTMENT OF STATE WASHINGTON

December 10, 1942.

My dear Rabbi Noah Kaplan,

I have just received your letter which I hasten to answer.

I have been in New York for only very short periods in recent weeks, and when there, have been very busy.

I am happy to look at your book and thank you for your courtesy in sending it to me.

Yours very sincerely,

HERBERT H. LEHMAN, Director, Foreign Relief and Rehabilitation Operations.

### DEDICATION



My dear friends:

Since I first started to publish my book "The Ark of Noah," which is in five parts, I had the opportunity to meet many exceptional people, who are doing "their part" in various ways.

In the world of today, which is full of treachery we find some people who will take a book from an author, and never even return a dollar for it, even though they be of the highest walks in life. Still I have discovered a few, who, to my estimation, deserve to be praised and honored. Their goal in life is to cure the sick and help the needy.

I therefore sincerely hope that wherever my book will be read these men shall be known and esteemed:

It is my pleasure to present them to my readers:

Dr. Joseph Harkavy, Bronx (Cpt. U. S. Army)

Dr. Samuel H. Nerenstone, of the Bronx.

Dr. Max Levy, Dentist, Brooklyn

Dr. V. Brecher, Optometrist, Chaplain American Legion, Brooklyn,

and above all, a man who is a mechanic and genius in his own way, Mr. Charles Fisher, of Manhattan.

## INDEX



| Dedication                                                          | 5        |
|---------------------------------------------------------------------|----------|
| Testimonials                                                        | . 6—11   |
| BEMIDBAR: for the season of the Giving of Our Law                   | 12—15    |
| NAHSSO: Bar Mitzvah Speech                                          | 16—18    |
| Oration No. 2: Yiskor                                               | 18-21    |
| BEHALOTECHA: for the High Holy Days Appeal to support the Synagogue |          |
| SHELACH: Oration for the New Year                                   | 34—36    |
| KORACH: What a Prayer Can Do                                        | 37—40    |
| CHUKATH: for Memorial Services on Yom Kippu                         | r41—44   |
| BALAK: A Wedding Address                                            | 45—48    |
| Oration No.2 — Memorial Speech                                      | 4849     |
| PINCHOS: Meaning of "Kadish"                                        | 5052     |
| MATTOTH: Oration for the High Holy D                                | ay 53-57 |
| The War of Survival                                                 | 5759     |
| MASSAY: Oration for 'D' Day                                         | 6063     |
| Ignorance is the child of Idleness                                  | 6368     |



RABBI NOAH KAPLAN

### A WORD TO THE READER



### My dear Friends!

You who buy my books "The Ark of Noah", when you take this fourth part of the "Ark of Noah" in your hand, you shouldn't say right away in a tone of discouragement: Oh! It is such a little book! No, my friends, it is only printed on thin paper, due to the war, but the contents are plenty and it contains good material.

Once a writer complained to me on his hard luck: Although he can write a book in two weeks, it takes him two years to sell it! So I said to him: Do like I do. Write better a book in two years, then you will sell it in two weeks.

On this, my fourth book I have worked two years and most of the copies were sold in advance, before the book was finished by the printers. Most of the people already know that I don't fill my books (as the popular english expression goes)—it would indeed make a large book, should it contain all the maybe's uttered in one day! This book does not contain any maybe's.



# The Ark of Noah

# a collection of sermons on the FIVE BOOKS OF MOSES

— contains — Orations for Weddings, Bar Mitzvahs, Eulogies etc.



Part IV.

NUMBERS

PRICE \$3.50



Copyright 1944 by
RABBI N. KAPLAN
2131 Vyse Avenue, Bronx, N. Y.



Printed in the U. S. A.
Postar Printing Corp., 14 Cook St., Brooklyn, N. Y.